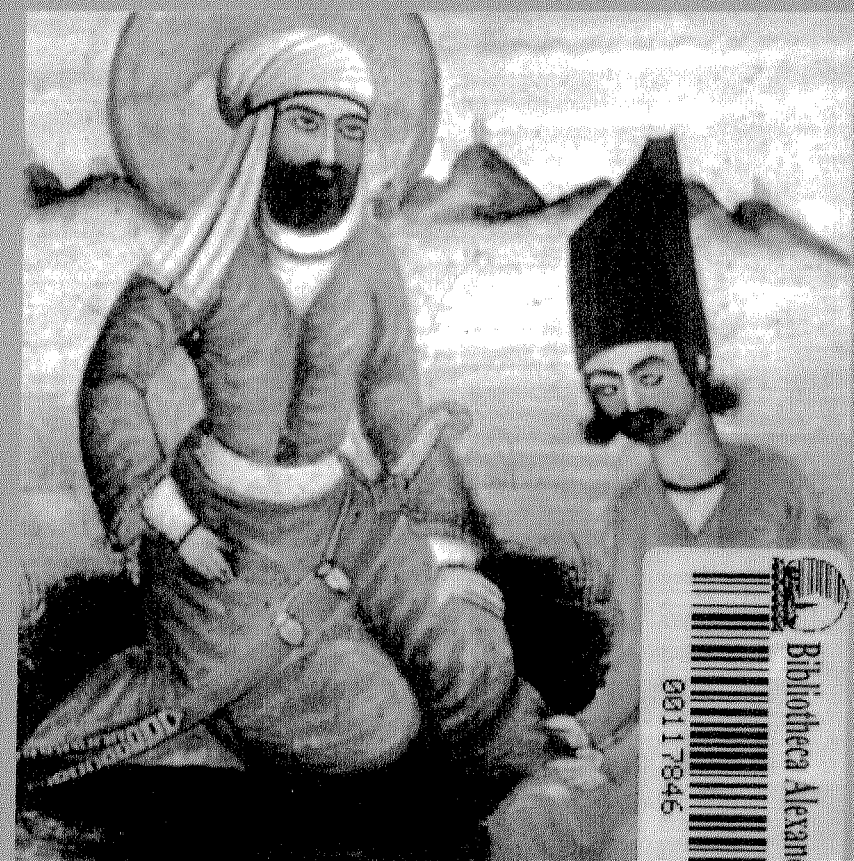


مكتبة الإسكندرية

الإمام موسى الصدر



عويدات للنشر والطباعة

بيروت - لبنان



تاريخ  
الفلسفة الإسلامية



هَذِيَّ كُورْبَان

بالتَّعاونِ مَعَ السَّيِّدِ حَسِينِ نَصْرٍ وَعَثَانِ يَحْيَى

تَارِيخ

# الْفَلَسَفَةُ الْإِسْلَامِيَّةُ

مِنْ الْيَنَابِيعِ حَتَّى وِفَاتُ ابْنِ رَشْدٍ ( ١١٩٨ )

تَرْجِمَةً  
نَصِيرَ مَرْوَةَ  
حَسَنَ قَبِيسِيَّ

رَاجِعَهُ وَقَدْمَهُ  
الْإِمَامِ مُوسَى الصَّدِرِ  
الْأَمِيرِ عَارِفِ تَامِرِ

عَوَيْدَاتُ لِلنَّشْرِ وَالطبَاعَةِ

بَيْرُوتُ - لَبَنَانُ

جميع حقوق الطبع العربية في العالم وفي البلدان العربية خاصة محفوظة لـ

مزيدات للنشر والطباعة - بيروت / لبنان

بموجب اتفاق خاص مع دار غاليمار - Gallimard - باريس

#### CONTRAT

ENTRE LES SOUSSIGNÉS :

- La Société Anonyme ÉDITIONS GALLIMARD, dont le siège est 5, rue Sébastien-Bottin, 75007 Paris, agissant, ainsi qu'elle s'en porte garante, en qualité de seul propriétaire des droits de l'ouvrage qui fait l'objet du présent contrat, ci-dessous désignée par «GALLIMARD»,

d'une part,

- et les EDITIONS OUIEDAT, B.P. 628, Beyrouth, Liban, ci-dessous dénommés, "Editeur".

d'autre part,

IL A ETE CONVENU CE QUI SUIT:

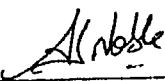
I.- GALLIMARD accorde à l'Editeur, qui accepte, l'autorisation de publier en volume, et de vendre dans le monde entier la traduction en langue arabe de l'ouvrage dont M. Henry CORBIN est l'auteur, intitulé :

#### HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE ISLAMIQUE

Pour les Editions OUIEDAT

  
\_\_\_\_\_  
EDITIONS OUIDAT  
B.P. 628 . J. Fax : +961 421003  
Beyrouth - Liban

Pour les Editions GALLIMARD

  
\_\_\_\_\_  
EDITIONS GALLIMARD  
par délégation du  
Président Directeur Général

الطبعة الثانية ١٩٩٨

## كلمة وحقيقة

بِقَلْمِ  
عَارِفٍ تَامِّر

بين المستشرقين [ كما بين العلماء والادباء ] من يؤتى به الحظ في حياته ، فيبدأ اسمه آفاق الدنيا شهرة وانتشاراً . وبينهم من لا يؤتى به الحظ فيبقى اسمه في نطاق ضيق ، مغموراً لا يتتجاوز المحيط الذي يعيش فيه . وباعتقادي ان الدعاية المنظمة ، وأساليب النشر الحديثة التي يقوم بها الاول لكتبه ومؤلفاته ، وزهد الثاني في الشهرة ، والانقطاع للعلم وحده ، يشكلون جميعهم أساساً للحقيقة ، وللواقع .

ولعل المستشرق الكبير الاستاذ « هنري كوربان » احد مؤلفي كتاب « تاريخ الفلسفة الاسلامية » من اولئك الذين لم تتجاوز شهرتهم الاوساط الفعلية الایرانية ، وجامعة السوربون في فرنسا ، على الرغم من وفرة مؤلفاته ، وتعدد بحوثه – ويقتضينا الوفاء هنا التنوية بها ، والاشارة الى جلائل آثارها .

تعود معرفتي بالمستشرق الكبير « كوربان » الى عام ١٩٥١ حينما اجتمعت اليه في احدى الامسيات على شاطئ بحر بيروت الجليل ، وبالفعل عرفت فيه يومئذ ، الزهد في الشهرة ، والابتعاد عن كل مدح وتقدير ، والانقطاع خدمة رسالته الانسانية ، بصوفية ، وصمت ، وتجدد . ولم تغير الاعوام التي كررت اعتقادي الذي كونته منذ المرة الاولى ، بل ازدادت تيقناً وتوثقاً ، في كل مرة كنت أقرأ له ما يتحفني به من انتاجه الجديد .

ان « كوربان » برأيي من أعمق الباحثين في قضايا الفلسفة الاسلامية ، وتطورها ، ومن أدقهم معرفة في الفكر الایراني على اختلاف تشعب موضوعه ،

ومن أسرعهم سيراً وراء الحقيقة الناصعة. أما تكنته من اللغة العربية، والفارسية فلا غبار عليه، وأما سعة اطلاعه، وغزارة مادته، فترك الحكم عليها لقاريء العربي الكريم الذي لم يتمن له الاطلاع على مجده العديدة، ومؤلفاته القيمة، التي جلاها فضل فلامتنا، ودلل على أثره، في مجال الفكر والحضارة.

للأستاذ «كوربان» بحوث ومقالات عديدة تشكل جميعها مكتبة قائمة بذاتها. أما مؤلفاته من الكتب المختارة التي أصدرها المعهد الفرنسي للدراسات الإيرانية الإسلامية بطرزان فما هي :

- ١ - كشف المحجوب لأبي يعقوب السجستاني
- ٢ - حكمة الآشراق للهروي
- ٣ - جامع الحكمتين لناصر خسرو
- ٤ - قصيدة فلسفية لأبي الهيثم الجرجاني
- ٥ - حفي بن يقطان لابن سينا
- ٦ - ثلاث رسائل إسماعيلية للسجستاني وللوليد والشبيطري

الآن :

اذا اقدمه في كتابه الجديد « تاريخ الفلسفة الإسلامية »، أشعر بفخر واعتزاز لأنني اقدم مستشرقاً ذا ضمير حي، كرس نفسه لخدمة الفكر الإسلامي بتجدد، وباحثاً جليلاً كان تفكيره أوسع مدى من محيط الجمود الفكري، والانكash المقيت .

اقدمه : داعياً الباحثين والعلماء في عالمنا العربي والإسلامي للدخول إلى مدرسته الفكرية، والاطلاع على النظريات الجديدة في البحث . وعندما أخذه باسم العلم بتحية إكبار، وإجلال ، لا يسعني إلا أن أنوه بفضل الاستاذ احد عوبيات الذي ما زال يدأب على اختيار المراجع العلمية المقيدة، وإصدار الكتب الأدبية القيمة ، ذات الأثر البارز في عالم الفكر الإنساني ، القديم منه والحديث .

## تصدير

### بتلم الإمام موسى الصدر

لقد قتح هذا الكتاب امام الفكر الفري باباً واسماً جديداً للثقافة الشرقية وكشف له كنوزاً غنية بالاتجاج الديني الفلسفى والتصوف الأصيل .

وقد بذل الاستاذ المؤلف البروفسور هنرى كوريان ، في هذا العمل الكبير جهداً متواصلاً يدهش القارئ ويلزمـه بالتقدير والاعجاب ، لانه تجاوز فيه طاقة الفرد والأفراد ، ذلك ان الابحاث التي يتحدث عنها المؤلف كانت في الكثير منها مودعة في صدور العلماء الراسخين في العلم وفي اوراق الكتب المخطوطة . وقد تفرق العلماء وانتشروا في اقطار الشرق الاسلامي ، وتبعثـت الكتب في خزائن المكتبات الخاصة وال العامة في مختلف بلاد العالم .

والمؤلف مع ذلك يحاول بصبر وجلد متناهيين سبر أغوار هذه الابحاث واكتشاف جواهرها وترجمتها وتسويقها واخراجها ؟ وهذا عمل يتتجاوز جهود كثير من الباحثين ، وخدمة يقدمها المؤلف للثقافة العالمية تعلو الكثير من خدمات المؤسسين .

اما القارئ العربي فسوف يجد في ترجمة هذا السفر الجليل متعة فكرية واعتزازاً بما انتجه بلاده و بما انتجه الشرق كله ، وندماً لمجرد ( او تجاهله ) لتراثه الثقافي والحضاري العظيم حتى اصبح كالمرآة تعكس الفكر الفري واتجاهـه ناصـياً انه امتداد لمؤسسة أكبر انتاج حضاري وثقافي في التاريخ .

وترجمة هذا الكتاب تقدم بدورها للتفكير ما يتناسب مع المشقات التي تحملها

المترجمان الفاضلان والجهد المتواصل الذي بذلاه للعثور على النصوص ومصادرها ولأنقاذ الترجمة .

\*

ولكن هذا الكتاب الجليل يحتوي على أبحاث أساسية تقبل النقد العلمي وتس趣 النقاش العادل . وفضل المؤلف مضاعف لانه أثار هذه النقاط التي كان المتهمنون بها يفضلون عدم الخوض فيها ايجاباً او سلباً .

تعتمد هذه الابحاث بمهورية اجالية على ما وجده المؤلف في كتب الباحثين من الفقهاء والفلسفه والصوفية من مقالات لا يمكن التشكيك في نسبتها اليهم . اغا التحفظ الكلي في إسناد هذه الآراء الى مذاهب المؤلفين واعتبارها جزءاً من عقائد تلك المذاهب . فالثابت هو اننا لا نستطيع ان نسند الابحاث التي ابدعها القس العلامه «تيلاردي شارдан» الى الكنيسة الكاثوليكية ، ولا يجوز لنا ان نحاسب المذهب المتفق عما نجد له في كتاب فصوص الحكم لحي الدين بن عربي ، أحد أساطين التصوف في الشرق .

وقد حاولنا في هذه المقدمة توضيح المبادئ والأراء في الأصول والتفسير والعقيدة ، وهي جزء من المذهب والدين . ونحن لا نقصد انكار ما نقله الاستاذ المؤلف عن المفكرين ولا التنكر له ، فالتفكير معن لا ينضب يتتج ويعطي ولا يقف ابداً . فكل مفكر مسؤول عما يقول ومعتز بما يقول والصرح الثقافي يعلو ويرتفع بهذا او ذاك .

### الظاهر والباطن

من اهم النقاط التي يشيرها الاستاذ المؤلف في هذا الكتاب هو موضوع الظاهر والباطن في الاحكام وفي الدين بصورة عامة ، والرمزية في القرآن الكريم . فقد اسهب في هذا الامر وجعله اساساً لكثير من ابحاثه ومنطلقاً لمجموعة من استنتاجاته واعتمد على هذا الاصول في فهم مذهب الشيعة وتفسير معنى الولاية والامامة والامام الفائز واجاب عن مشكلة انقطاع الوحي وبقاء الحياة الدينية للانسان .

والحقيقة ان الباحثين في الاحكام الاسلامية والفسرین للقرآن الكريم ، لا يعتمدون غالباً على اسلوب الرمزية ولا يأخذون بالظاهر والباطن ، بل المبدأ الشائع عندهم والطريقة السائدة هي اصل مراحل الادراك ومبادرات تفاوت مراتب الفهم .

ولايوضح هذه النقطة بالذات ، أنتبه فكر القارئ الكريم الى مثل من الواقع الذي نعيشه ، فالوردة ينظر اليها الطفل كملعنة حلوة ، ويفهمها المريض او المسافر هدية طيبة ، ويفسرها الفنان الرسام بغير هذين المفهومين ، اما العالم الطبيعي فان مفهومه عن الوردة يختلف عن جميع هذه المعانى . فهو يتعمق في ما يخفى عن ابصار الآخرين ويرى من النشاطات في خلايا الوردة وفي اوراقها الطريقة ما لا يراه غيره .

و اذا لاحظنا ان جميع هذه التفاسير والاتجاهات صحيحة ولا يناقض بعضها بعضاً بل انها جماعها ، مع تفاوتها ببعضها وبعض ، تثلج جوانب ومراحل من الحقيقة .

اقول انه اذا لاحظنا جميع ذلك نتبعد الى مبدأ أساسى يلقي الضوء على بحثنا هذا .

ان الحقيقة ، أية حقيقة ، لها جوانب عديدة ولها آثار مختلفة بتفاوت بعضها بعضاً وضوحاً وخفاءاً . والعلم البشري يكشف الجوانب بالتدريج ، ويدرك الآثار واحداً تلو الآخر كما تقدم وتسرّب الى أعمق الحقيقة .

ولكن الكلمة تختلف عن سائر الحقائق ، وتفسيرها يكاد يكون محدوداً بمحددin : الحد الاول هو مدلول الكلمة ومعناها الاستعمالي من حقيقة ومجاز وكنية ، فلا يمكن تفسير الكلمة إلا في حدود محتواها ومدلولها ، اما اذا تعديننا هذا الحد فتصبح الكلمة رمزاً وتتغير الدلالة الوضعية وتحتحول الى الدلالة المقلالية .

والحد الثاني هو مستوى معرفة المتكلم وقصده من التكلم والكلام ؟ حيث لا يمكن ان نفسم كلام شخص معنى لا يعرفه او بحقيقة ما وصل اليها . وكلما ارتفع مستوى معرفة المتكلم وازداد عله وثقافته ، ارتفعت معانى كلامه وكثرة

مدلولات ألفاظه . فالباحثون في تفسير القوانين ونصوص الاتفاقيات يعتمدون مبدأ قطعياً هو أن واضعي القوانين أو كاتبي الاتفاقيات بلغوا من مستوى الخبرة والثقافة حدأً يكتن المفسرين من أن يتمعموا في معاني كلماتهم ، وان يبلغوا درجات عالية من التفسير والتأويل .

ولكن الباحثين والمفسرين لا يسعهم الا ان يقفوا عند حد لا يتجاوزونه ، انه حد مستوى ثقافة الراضعين ومعرفة كتاب النصوص واطلاعهم ومعلوماتهم . أما الكلام الإلهي فلا يجد تفسيره بالحد الثاني حيث ان علم الله عن ذاته ولا حد له . [ وَسَعَ كُلَّ شَيْءٍ عِلْمًا ] . فال المستمع للكلام الإلهي يتحقق له ان يفهم منه كل شيء ، في أي جانب من الواقع وفي أي حقل من المعرفة وبأي درجة من العمق والخلفاء ، شرط ان لا يتجاوزونه السامع المفسر مدلول الكلمة ولا يتعدى التفسير محتوى الكلام ودلائله الوضعية حقيقة ومجازاً وكناية .

ان كلام الله هو كالمقىحة العينية او هو الحقيقة بعينها ، له جوانب من الدلالة ومراحل من التفسير ، كل واحد منها مقصود للسائل ، حججه على المستمع وطريق المؤمن .

وحياناً نبحث في هذه الميزة التي يمتاز بها كلام الله يكتننا الى حد كبير ، ان تتحقق به كلام الرسول حيث انه لا ينطق عن الهوى ، وذلك بشرط ان تنقل لنا نصوص كلامه دون تحرير او تفسير من الراوي .

ويجد الباحث المدقق في كلمات المفسرين للقرآن الكريم ، وفي الابحاث التي تدور حول الآيات المباركة و حول السيرة المطهرة ، هذا المسلك الذي قلناه بوضوح . فيرى ان المفسرين والباحثين يحاولون التعمق في الكلمات المباركة بكل اهتمام ودقة ثم يجدون في سائر الآيات القرآنية او الاحاديث الشريفة او الاحكام العقلية او المكتشفات الحديثة ، يجدون في كل هذا قرائين جديدة لاكتشاف معانٍ متفاوتة اتجاهها وعمقاً من هذه الآيات او الروايات ويعتبرونها ينابيع لتدفق حقائق متتجددة عليهم يوماً بعد يوم .

ولسنا في هذه المقدمة بقصد سرد الامثال للحقيقة التي ذكرتها ولهذا فإنني

أكتفي بذكر مثالين . فالشيخ مرتضى الانصاري في كتابه الشير في الفقه « المكاسب » يذكر الحديث الشريف « إنما يحفل الكلام ويُحرِّم الكلام » فيفسره تفاسير أربعة مختلف احدها عن الآخر وضوحاً وأثراً ولكن الجميس مدلوال الكلمة وتفسير الحديث <sup>(١)</sup> . والفقهاء المتأخرون فسروا قول الرسول « لا ضرر ولا ضرار في الاسلام » وذكر كل عالم تفسيراً مختلفاً عن تفسير الآخرين حتى ليبلغ عدد التفاسير المشهورة خمسة وكلها مدلوالات للحديث ظاهرة لا تتعدى نطاق دلالة اللفظ <sup>(٢)</sup> .

ان هذا المبدأ يوضع للقارئ :

أولاً : ان الآيات القرآنية أُنزلت على الطريقة المألوفة للتفاسير وهي الطريقة التي تعتمد على الدلالة الوضعية التي يتكلم بها جمِيع الناس ، ولا تعتمد أصلًا على الطريقة الرمزية والدلائل المقلية الفاضحة ولا على علم الاعداد وحرف الجمل ومقاطع الايجيذية .

وهذه هي الطريقة التي اعتمدت عليها السنة المطهرة بالذات في بيان الاحكام وفي تفسير الآيات الاهمية ، وقد حدا حدو الرسول في هذه الطريقة خلفاؤه والأئمة من بعده .

والقرآن الكريم يؤكد في مواضع كثيرة اعتقاده هذه الطريقة :

منها آية ١٥ سورة المائدة « قد جاءكم من الله نور وكتاب مبين هدي به الله من اتبع رضوانه سُبُّلَ السلام وينحرجهم من الظلمات الى النور باذنه » وآية ٤ سورة السجدة « كتاب فصلت آياته قرآننا عربياً لقوم يعلمون بشيراً ونذيراً فأعرضوا كثيرون منهم لا يسمعون » وآية ١٨٥ سورة البقرة « شهر رمضان الذي أنزل فيه القرآن هدى للناس وبينات من المهدى والفرقان » .

(١) كتاب المكاسب للشيخ مرتضى الانصاري ، بحث الماطرة .

(٢) راجع رسالة « لا ضرر » للشيخ الانصاري ورسالة « لا ضرر » للحقن محمد حسين الفروي الثاني .

والسنة المطهرة تؤيد هذا في أحاديث كثيرة ، منها الحديث المستفيض المشهور « اذا التبست عليكم الفتنة كفيا بباب الليل المذهب » فعلیکم بالقرآن ، الكافي : أبواب القرآن .

ان هذه الآيات والروايات تنفي بوضوح ، الرمزية في القرآن وتوكّد ان القرآن كتاب هداية للبشر كل البشر على اختلاف درجات معرفتهم نزل بلغة عربية ظاهرة لا رمز فيها ولا غموض .

ثانياً : ان مراحل ادراك معاني القرآن الكريم تتفاوت كما يتفاوت ادراك جوانب الحقيقة وآثارها . وكلما تعمق الانسان في آيات القرآن ، كلما ارتفع مستوى ثقافته ، فتنفتح امامه ابواب من المعاني والمعرفات الجديدة تختلف عن مدركانه السابقة اتجاهًا وعمقاً ، وهذه المعاني بجمعها صحيحة حقيقة لا تتناقض .

ويختلف هذا الامر تمام الاختلاف عن مبدأ الرمزية ومبدأ الكتابات واعتبار مفاتيح الرموز وقراءن الكتابات هي عند اهلها ، كما يميل اليه الاستاذ المؤلف . فالتدبر في القرآن مثل التدبر في القوانين والاقواليات ولكن بصورة أقوى . وقد أمر الله بالتدبر في القرآن نفسه « أفلأ يتدبرون القرآن » ، وعليه نهج صحابة الرسول والأئمة ومنطق التكلم وعرف المفاهيم البشرية .

ثالثاً : وتحتفل هذه الطريقة ايضاً عن طريقة الوقوف على ظواهر الكلمات والاعتماد على المداليل البدائية منها . فالقرآن كما ورد في الحديث الشريف ، يفسر بعضه ببعضاً . و اذا قرأنا في القرآن الكريم « وجوده يومئذ ناضرة الى ربها ناظرة » آية ٢٣ سورة القيامة ، لم يتحقق لنا ان نقول ان الله يوم القيمة يرى وتنجاهل الآية الكريمة الاخرى « لا تدرك الابصار وهو يدرك الابصار » آية ١٠٣ سورة الانعام ، و اذا رأينا الآية الكريمة « الرحمن على العرش استوى » آية ٥ سورة طه ، لا نقول مقالة بعض الاشاعرة القدامى بالتجسد ، لاننا نقرأ في مواضع اخرى من القرآن « ايس كمثله شيء » آية ١١ سورة الشورى .

ومن حق كل مؤلف ان يطلب الى قرائه ادراك مصطلحاته الخاصة بمعالمه

مواضيع عديدة من كتابه ، والقارئ لكتاب علمي لا يمكنه إلا رعاية المعاني  
المعنية التي يقصدها أهل ذاك العلم من ألفاظه .

والقرآن الكريم يعلن عن هذا المبدأ بصورة حاسمة في سورة آل عمران آية  
٧ « هو الذي أنزل عليك الكتاب منه آيات بينات هن ام الكتاب وأخر  
متشابهات فاما الذين في قلوبهم زيف فيتبينون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء  
تاويله وما يعلم تأويله إلا الله والراسخون في العلم يقولون آمنت به كل من عند  
الله وما يذكر إلا أولا الالباب » .

ان الحكمات هن ام الكتاب والمرجع للمتشابهات ، ولا يمكن الاعتماد على  
المتشابه فقط حيث ان المتشابه هو الشيء الذي يتبع مع الشيء الآخر في بعض  
الاوصاف ويختلف معه في الحقيقة . فإذا اعتمدنا على الآيات المتشابهة التي يفهم  
منها أكثر من معنى وحاولنا تفسيرها برغبات نفسية او قرائين خارجية ، فقد  
اخحرنا عن الخط القرآني السليم الذي يلزم الرجوع الى الآيات الحكمة وردة  
المتشابه إليها . وهذه الطريقة تمنع الاعتماد على المعاني السطحية والمدلائل البدائية  
لكلمات القرآن الكريم .

وملخص الكلام ان مبدأ التفسير الصحيح يبيان ما ينقله الاستاذ المؤلف في  
الكتاب من اعتبار الكلمات القرآنية ظواهر ورموزا إلى بواطن وحقائق ،  
ويباين ايضاً طريقة الاعتماد على المعاني السطحية والاكتفاء بظواهر بعض الآيات  
دون الغور في معاني الآيات الأخرى .

وهنا أود ان اقف مع الاستاذ المؤلف لكي نتكرر قراءة الحديث المعروف  
« ان للقرآن ظهراً وبطناً ولبطنه بطن الى سبعة أبطان او سبعين بطننا » . فتحن ،  
بعد دراسة المبدأ المذكور تفهم الحديث بصورة اخرى تغير ما فيه المؤلف وهي  
ان مراحل معاني القرآن الكريم متعددة سبعة او سبعين . ( ولعل كلمة سبعة  
او سبعين كناية عن الكثرة والانسجام المتكامل ) .

والحديث الآخر « ان القرآن أنزل على سبعة احرف » هذا الحديث قد فسر  
في الأحاديث الأخرى بأنه أنواع المباحث القرآنية : « انه أمر وجز وتبشير وتحذير

وقصص وامثال وحكم » .

اما الحديث الوارد في مطاوي الكتاب « لكل آية من كتاب الله ظاهر وباطن وحده » ومطلع ، فنعتبره جامعاً بين معنى الظاهر والباطن ومعنى الحكم والتشابه . فالحمد ما يفهم من الآية وحدها ، والمطلع معنى الآية بعد ارجاعها الى المعکات .

### فواتح السور

ولقد أثر الاعتقاد على المبدأ المذكور عند المفسرين الى حد بتنا معه نجد عندهم رغبة ملحة في انكار وجود الرموز في القرآن الكريم حتى في فواتح السور نظير : أم ، ألم ، كيمعنى .

فالحالات التي تبذل من الباحثين في الكتاب لتفسیر هذه الحروف المتقطعة هي دليل ظاهر على انهم يحاولون عدم الاقتناع بوجود رموز في القرآن واعتبار جميع كلمات القرآن هدى وبيانات للجميع .

ولا يختلف مفسرو الشيعة عن غيرهم في هذه الحالات . والفهم السائد عندهم لتفسیر الحروف هذه هو : إن القرآن قد تحدى مشركي العرب فطلب منهم ان يأتوا بالقرآن او عشر سور او سورة منه ليثبتوا بذلك بشريته وكونه كلام انسان . ثم بالخ في التحدي بفواتح السور فأعلن ان هذا القرآن الذي عجزتم عن الاتيان بهما وما تمكنتم من معارضته انا هو مؤلف من الحروف التي بين ايديكم . هو مؤلف من حرف ألف ولام ومم وراء وامثال ذلك . ويعزّز هذا الفهم أنك تجد أن حروف ا، ل، م، التي افتتحت بها سورة البقرة مثلاً هي أكثر الحروف المستعملة والواردة في متنه هذه السورة وكذلك حروف كيمعنى في سورة مریم وهكذا في جميع فواتح السور .

والشامد على ذلك ان ما يلي غالباً فواتح هو كلمة « ذلك » او « ذلك » مشيراً الى الكتاب او الآيات ، مما يظهر ان الله يشير الى هذه الحروف على انها هي التي تُركب الآيات وتؤلف القرآن .

ولكن الاعتراف برمزية المزوف هذه ، كما يتبناها بعض كبار المفسرين لا يثبت رمزية الكتاب نظراً لقلة هذه الكلمات ، ولهذا فقد اعترف برمزية المزوف كثيرون من مفسري الشيعة والسنّة . وأخيراً ، فإنك كثيراً ما تجد في كلام المفسرين لهذه الفوائح هذه العبارة ( وهي ما استأثر الله ونبيه به ) .

### الامام

ولا يُعد<sup>٣</sup> الامام عند الشيعة الاتي عشرية مرجعاً في تفسير الرموز القرآنية ، فلا رمزية ولا كشف لبواطن الأحكام بالتراث العلمي من النبي . وهو ليس فيما على كتاب الله ( كما ورد في هذا الكتاب ) . ولكن معنى الامام هو انه المثل الكامل الذي جعل اماماً ليقتدى به في الدين ، والدين يتضمن الآراء والمقاييس والأخلاق والأعمال والأداب ، ورعاية ذات الإنسان يجمع جوانب وجوده وفي عامة شؤونه .

والامام ، هو الامام في جميع هذه الشؤون وجلب جميع هذه الجوانب فهو المقتدى به والنموذج الكامل في قوله وفعله ، في فكره وعواطفه ، في رأيه بالموجودات ونظرته إلى الكون وفي كل المسالك الفكرية والخلجات القلبية .

وهذا مقام خطير لا يلتفت إلا الأوحدي من البشر بعد التجارب الصعبة والجهاد المتواصل « وَإِذْ أَبْتَلَ إِبْرَاهِيمَ رَبَّهُ بِكَلِمَاتٍ فَلَا أَنْتَهُنَّ قَالَ أَنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَاماً قَالَ وَمَنْ ذَرْتِي قَالَ لَا يَنْتَلِ عَهْدِ الظَّالِمِينَ »<sup>(١)</sup> .

ورأى الامام هذا في تفسير الآيات القرآنية هو الرأي « المُفَضَّل » حيث انه المثل الكامل في الادراك الإسلامي لكلام الله وحيث انه يحمل التراث العلمي الديني من رسول الله . قال الامام جعفر الصادق « كُلُّ مَا أُرْوِيَ لَكُمْ فَقَدْ رُوِيَتْ عَنْ أَبِي الْبَاقِرِ عَنْ أَبِيهِ عَلِيِّ بْنِ الْحَسِينِ عَنْ أَبِيهِ الْحَسِينِ عَلِيِّ بْنِ أَبِيهِ طَالِبٌ عَنْ رَسُولِ اللهِ » .

---

(١) آية ١٢٤ سورة البقرة .

واما يؤخذ برأي الامام في التفسير وفي بيان الاحكام لقول الرسول « مثل أهل بيتي كمثل سفينة نوح من ركبها نجى ومن تحلف عنها غرق » ولقوله صلعم « اني تارك فيكم الثقلين كتاب الله وعترتي اهل بيتي، ما ان تمسكت بهما لن تضلوا ابداً ». ان الامام جعفر الصادق ينافق دور الامام في التفسير في كلمة واضحة تعبر عن هذا الاصل ، وهي انه يسأل عالياً من متكلمي الشام : ما هو الحكم بين المسلمين اذا اختلفوا بعد النبي فيجيئه ان القرآن هو الحكم بين المسلمين اذا اختلفوا والدليل لهم اذا اذلّوا . فيعيد الامام فيسأله عما اذا اختلف المسلمين في معنى آية من آيات القرآن الكريم وما هو الحل ، فيجيب حائراً مقتناً ان جوابه هو الخلاف المنطقي « بالعودة الى القرآن » حيث ان الفرض هو صورة الاختلاف في معنى الآية ، وحينما يمترض بالزوم شخص يفسر القرآن ويرفع الخلاف من المسلمين ، يؤكّد له الصادق ذلك مشيراً الى البعد الذي بيناه من الفهم النموذجي للقرآن .

وقد كان أمّة الشيعة يدرّبون تلامذتهم على تفسير القرآن دائمًا فحيثما يُسأل الامام الصادق مثلاً من قبل أحد أصحابه عن المسح على القدم في الوضوء حينما كان عليه مرارة لعلاج الجرح ولا يمكن رفع المرارة ، يقول الصادق امسح على المرارة ، ثم يضيف هذا وأمثاله يُعرف من كتاب الله « ما جعل عليكم في الدين من حرج ». وللإمام في الاحكام دور أساسي في الإسلام وهو دور اوّجـد الفرقـ الكثـيرـ بينـ الفـقهـ الجـعـفـريـ وـبيـنـ فـقهـ سـائـرـ المـذاـهـبـ . وهذا الدور هو السبب ، فيما أعتقد ، لما يقوله الأستاذ المؤلف في هذا الكتاب « الاحكام ليست الدين بل ان لها حقائق وباطئاً ، ولا يكشف هذا الباطن الا الارث العلمي الذي ورثه الأئمة الاثنا عشر بصفتهم ورثة الأنبياء » .

والحقيقة ان الأئمة الاثني عشر قد ساهموا مساهمة كبيرة في توسيعة الفقه وبيان الاحكام ، ساعدهم على ذلك انهم عاشوا في أحقيات متفاوتة أشدّ التفاوت مع عصر النبي والصحابة وعصر التابعين . انهم عاشوا عهود احداث مهمة وموضوعات مستحدثة ، حدثت نتيجة لاتصال العرب بسائر الشعوب ولتلقيهم بالحضارات

والثقافات الاغريقية والفارسية والهندية والأشورية وغيرها . وانت تجسد الاحاديث الواردة عن **الأئمة** الاثني عشر مليئة بالاحكام والتوجيه في المسائل الجديدة ، حتى ان مساهمة الامام الصادق في تزويد الفقه واغنائه بلفت درجة **ستي** معها الفقه الشيعي كله بالفقه الجعفري .

وهذه المساهمة ليست كشفاً لبواطن الاحكام ولا اظهاراً لحقائقها ابداً، بل نفلا لآراء اسلامية وسان نبوية دوّتها ورووها بالاسناد عن رسول الله ، وكانت هذه الاحاديث موجودة بنصوصها او بعمومها عند علي بن ابي طالب عليه السلام ، وقد رواها لأبنائه ولاصحابه الذين حاولوا الاخذ منه . بينما امتنع الآخرون عن نقلها لأسباب سياسية او غيرها . وتاريخ السيرة في عهد الصحابة ينقل لنا البحث في عدد من القضايا ومحاولة الوصول الى رأي الاسلام فيها ثم توضيح انهم سألوا علياً في بعض الاحيان فنقل لهم ما يرويه عن الرسول فاعتمدوا عليه .

وحياة الامام ودأبه الدائم المستمر لأخذ التعاليم الدينية عن رسول الله يتبيّنان من **كلمة** علي الشهيرة « كنت من رسول الله كالفصيل من أمة أحذو حذوه ». وقد تكون الامام بذلك من حل الكثير من الاحكام والآراء الاسلامية ونقلها وضبطها حتى وصل الى درجة يعبر عنها الرسول في حديث متواتر « انا مدينة العلم وعلى باهها » .

ولا ارى حاجة الى تفسير **كلمة** العلم بمعنى العرفان (gnose ) كما يفسره المؤلف بل **العلم النبوى هو الاسلام** ، والاسلام في حقوله المتنوعة لا يقل عظمة واتساعاً عن أي باب من أبواب المعرفة . والعلم النبوى أي الشريعة الاسلامية تؤخذ من باب المدينة أي من علي . وقد قام علي بدوره فروى النصوص وعلّم ما كان يعلم لأبنائه ولاصحابه ولمن حاول الاخذ منه من المسلمين .

والأئمة الاثنا عشر يروون هذه الكنوز الاسلامية نفلاً عن علي عن رسول الله ، ويفهمون النصوص القرآنية والسنة المطهرة فيما نوذجيًّا اسلامياً ويطبقون المبادئ العامة على الموضوعات المستحدثة تطبيقاً دقيقاً . وبذلك كله تصبح **كلماتهم حججاً ونصوصاً** وتطبّق على ما يصفهم الرسول به من انهم احد تقليله

في أمته وانهم مثل سفينة نوح .

### استمرار تاريخ الانسانية الديني

والاستاذ المؤلف يتسامل في كتابه فيقول معتبراً باكتشافه «كيف يمكن لتاريخ الانسانية الديني ان يستمر بعد خاتم النبئين . والسؤال وجوابه يشكلان ظاهرة الاسلام الشيعي » .

انتا ذكر السؤال ونؤيد الجواب ولكن لا للسبب الذي يعتمد الاستاذ المؤلف من الظاهر والباطن ، ومن ان دور الولي القائم على الباطن يبدأ بعد انقطاع دور النبي المكلف بالظاهر ، ولكننا نعتمد على السبب الذي يشير اليه الرسول العربي بهذا الصدد فيقول « اني تارك فيكم التثنين كتاب الله وعترتي اهل بيتي ، ما ان تمسكم بهما لن تضلوا ، وانها لن يفترقا حتى يردا عليَّ » .

ان القرآن الكريم - كما وصفناه - هو كتاب الله وكلماته ، فهو حقيقة كونية بصورته الموجودة ، ويختلف بذلك تمام الاختلاف عن الكلمات البشرية . والحقيقة الكونية تتجل وتبزز للانسان من جديد في أي خطوة تقدم وعيه فيها وارتفع مستوى ثقافته بها .

والكون هو موضوع تطور الحضارة وتقدم الثقافة؛ وحامل هذه التطورات والتقدم المستمر، هو الانسان. فالكون والانسان حققتان تتجليان في كل مرحلة حضارية بصورة جديدة . والقرآن الكريم ، هذه الحقيقة ، تكشف في كل مرحلة ايضاً ، بصورة جديدة تتناسب الصور الجديدة للكون وللإنسان وتوجه الإنسان خطوة ايجابية جديدة في الكون .

ان هذا الانسجام الممتع بين الكون والانسان وبين كتاب الله، هو انسجام فطري كوني يكشفه المبدأ الذي ذكرناه من مراحل ادراك القرآن وصُوره المفارقة عملاً وتجاهماً ، وهو يبين لنا بوضوح امكانية تنظيم الكون ، او الكتاب التكويري على حد تعبير المتكلمين، بواسطة الكتاب التشريعي الالهي أي القرآن ، في أي زمان ومع أي عهد وتطور .

ولكن الادراك الاسلامي العميق للمعنى القرآني يبلغ القمة عند الامام الذي هو المثل والقدوة في هذا الادراك . فالامام يفسر الكلمات القرآنية في سياق في تطوير الفكر الاسلامي ويجعله صالحًا لقيادة الحياة الإنسانية المتطورة . فللامام إذن دوران أساسيان يقوم بها : فهو يبين الأحكام من جهة ويفسر الآيات من جهة ثانية .

أ – فهو يهدى الفكر الاسلامي بفهم عميق للقرآن ، وبذلك يتسع ادراك الأمة للتعاليم الواردة في الآيات المباركة .

ب – وهو يروي أحاديث وسننًا عن الرسول وبذلك يشغل دوراً نظرياً بالنسبة للسنة النبوية من جهة ، ثم يلعب دوراً في توسيعها وذلك بما يضيفه هو في سيرته الخاصة . وهكذا نفهم معنى قول الرسول سلوات الله عليه ، من أن القرآن والمعترة لن يفترقا .

أما نزول الآيات القرآنية بقصد أشخاص معينة وفي مناسبات محددة ، فإن هذا لا يعني عموم الآية وشموليّة الحكم . فالمناسبة مورد لنزول الآية وقرارنها لبيان الحكم ؛ اذ ليس الدين تعليماً وحسب ، بل هو تربية ايضاً ، ولدينا ان اعتقاد المناسبة هو من افضل الطرق التربوية .

وفي ختام البحث عن الامام أود ان ألفت نظر القارئ الكريم الى ما ورد في هذا الكتاب من ان التشيع ليس مذهبًا خامسًا في مقابل المذاهب الأربع المنسنة الأخرى . فاعتقادنا هو ان الفقه عند الشيعة يعتبر فقهًا اسلاميًّا جديداً يعتمد على الكتاب والسنة والأحاديث المروية عن الأنبياء والآلهة والتي تمثل فهماً أعمق للكتاب وأوسع للسنة مما اوجب الاستفهام بناءً عن القياس وعن الاعتقاد على المصالح المرسلة .

أما الفقه عند المذاهب الأخرى فهو يعتمد على القرآن الكريم والمعاني التي استنبطها كبار الصحابة والتابعين من القرآن وعلى السنة المطهرة التي رویت ودوّنت في عهد الرسول والخلفاء ، وهي القسم القليل من السنة النبوية لأنه منع تدوينها ونقلها .

ويعتمد هذا الفقه على آراء الصحابة الذين عاشوا جميعاً في عصر متقارب وأدر كانوا نوعاً واحداً من الحياة بعيدة عن التطورات والحداث التي تتعجب عن تلاقي الحضارات .

ولهذا السبب بالذات بقي المشكّل قائماً بعد ما شاهد الفقه نفسه امام الاحداث الجسام الجديدة، وراجع المعناني القرآنية الموجودة عنده وراجع النصوص القليلة من السنة ثم اعتمد على آراء الصحابة ، فما وجد فيها جواباً لبعض أسئلته ولا عذر على حلِّ لكل مشكلة، فاضطر عندما ان يعتمد على المتشابهات والنصوص الواردة فيها فأسس القياس ، وبقي المجز بالرغم من هذا كله قائماً وبقيت الموضوعات الجديدة من دون احکام شرعية .

وهنا التجأ الفقه الى اعتقاد المصالحة المرسلة التي تشبه الى حد كبير وضع القوانين والتشريع، وبهذه الطريقة تكن من تطوير نفسه وحل مشكلة . ولكن هذه مرجعان ما رأى نفسه امام مشكلة اخرى ، هي مشكلة وحدة الآراء الفقهية وقرりها واجتاعها في اطار مذهبي مناسب ، حيث ان الآراء اختلفت وازدادت بعد بعضها عن بعض حتى كاد ان يخترق شمل المسلمين . وهنا اضطر الفقهاء ان يسدوا باب الاجتهد .

نعود الى ما يقوله الاستاذ المؤلف فنقول :

ان وجه الشبه بين المذاهب الاربعة الفقهية من حيث المصادر ومن حيث التاريخ ومن حيث المصير اكثر من ان تجعل الفقه الشيعي قسيمة للمذاهب الاربعة . فالفقه الشيعي يقع بالضرورة المنطقية ، مقابل الفقه السنّي ثم يقسم الفقه السنّي الى المذاهب الاربعة .

## الولاية

اما هذه الكلمة وتفسيرها، نرى استنتاجات خطيرة في الكتاب . والمنصف المتأمل في مختلف كتب الشيعة في الكلام والفلسفة وفي الحديث والتاريخ يرى ان استخراج المفهوم الشيعي لهذا المبدأ هو في غاية الصعوبة . ونحن حينما نحترم تلك

الآراء والابحاث لا يكمن ان نعتبرها جزءاً من عقائد الشيعة وان كانت مما يؤمن بها هؤلاء الباحثون اياها لا يقل عن ايامهم بالمبادئ الاسلامية او المذهبية الاخرى. وقد ظهرت هذه الكلمة بصورتها المذهبية عند الشيعة في حديث الغدير وهو خطبة ألقاها الرسول صلى الله عليه وآله في طريقه راجعاً الى المدينة من حجة الوداع في محل خم في بحجة؟ قال في أثنائها مخاطباً المسلمين « ألسنت أولى بكم من أنفسكم . قالوا اللهم بلى . قال من كنت مولاه فهذا علي مولاه . ثم دعا له ولهم بقوله اللهم وال من والاه وعاد من عاده وانصر من نصره واخذل من خذله ». فكلمة المولى وردت في هذه الخطبة مقترنة بالسؤال النبوى الذي يشير الى قوله تعالى « النبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم »، وقد اوضحت الآية الكريمة مدلول الكلمة « المولى » في الخطبة .

ولأجل ايضاح هذا المبدأ يجب ان نعود الى الرأي الاسلامي في السلطات المختلفة : ان الانسان اذا بلغ الحلم وكان رشيداً ، اصبح حراً مستقلاً لا سلطان لأحد عليه ولكنها يطيع في سلوكه الشريعة الاليمية التي ينقلها له رسول الله ، اذ انه لا ينطق عن الهوى « ولو تقولَّ علينا بعض الاقاويل لأخذنا منه باليمين ولقطعنا منه الوتين » .

وقد وضعت الآية الكريمة « النبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم » مبدأ جديداً هو وجود سلطة للنبي يتصرف بها في تربية المؤمنين وتوجيههم لكي يبلغوا درجة الانسان الكامل الذي هو خليفة الله في ارضه ولا سلطان عليه . وهذه السلطة تشبه السلطة التنفيذية والسلطة القضائية ، وهي سلطة القيادة التي تعتبر عنها آية اخرى « ولهم في رسول الله اسوةٌ حسنة » وتوضحها آية « ما آناك الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فاتهوا » .

اعطي النبي هذه السلطة حتى يُؤسس مجتمعاً إلهياً مثالياً ، يتسم فيه لكل مواطن وسائل العيش وغُصُّ الكفاءات والتقدم المستمر حيث ان البيئة التي تتكون مع المجتمع الصالح هي اقوى عناصر تربية الفرد وتوجيهه . واما اختصاص النبي بهذه السلطة دون الآخرين للتاثير العميق الذي تشكله

هذه السلطة على غابات الاسلام واهدافه السامية، فلا يستأهلهما الا من يعصمه الله عن الاخطاء وعن الانفعالات النفسية المختلفة. هذا بالإضافة الى لزوم كون الولي عارفاً بمحاسن مبادئ الشريعة واصولها وفروعها .

وقد تحتاج ممارسة هذه السلطة الى وضع اسس تتنفيذية واعتماد اصول مسلكية لسائل الحكم والقضاء وهذا ما يزيد في خطورة هذا المقام ودقة موقف حامل هذه السلطة .

مارس رسول الاسلام هذه السلطة، كما يصفها لنا تاريخ الاسلام بعد الهجرة، بالفعل ووضع مبادئ وأساساً واعتمد على اساليب وطرق هي من صلب سلطته الالهية اعني بها سلطته على المؤمنين. ولا شك ان هذا البحث هو بحث مفيد ويلقي الأضواء على سيرة الرسول الاعظم وكيفية التأسي بها .

والولاية حسب هذا التفسير مقام عظيم وتعد متممة للرسالة كما يصفها الاستاذ المؤلف ، ولكن بالمعنى الذي قلنا من ان الولاية سلطة إلهية لتنفيذ الشريعة ولتطبيق الاسلام على المجتمع ؟ سلطة لا تعملي الا للرسول صاحب الرسالة او الى من تحول الى فكرته وذاب في ذاته حتى عد استمرارا له .

اما تفسير الولاية بانها باطن النبوة، وان ابتداء الولاية، نهاية دور النبوة فهذا رأي خاص لا يعترف به الشيعة كمذهب ولا الاسلام كدين وان كان القائل به بعض كبار الصوفية او علماء الفلاسفة .

ان الولاية سلطة إلهية وهي تحتاج الى النص حسب رأي الشيعة وقد ورد النص بذلك . وهي مقام عظيم لا يبلغه الا من يمثل صاحب الرسالة قوله وعملا وفكراً ومن امتحن الله قلبه ، من ينسى نفسه في ذات الله ولصالح الاسلام ؟ أي من عاش الاسلام بكل وجوده .

ونحن نعتقد ان الاهتمام البالغ الذي تخص به أحاديث الأئمة وكلمات العلماء الولاية ، هو الذي جعل الاستاذ المؤلف يعتبر ان « الولاية باطن النبوة وحقيقة الشريعة ، وان فكرة الولاية داحضة لفكرة معارضه التشيع للتتصوف » حتى بلغ رأي المؤلف الى « ان جعل التشيع اليقوع الوحيد الاصل للتصوف وغير

ذلك من الاستنتاجات .

والحقيقة ان الولاية عند الشيعة لها مقام كبير يتجاوز كل مقام ، ولكنها تختلف تماماً عما يورده المؤلف ويستنتجه .

ان الولاية ، سلطة لتكوين المجتمع الاهي الذي هو الطريق الوحيد ل التربية المسلم تربية « كاملة » . والتربية هذه هي الغاية لرسالة الاسلام فأصبحت الولاية في الحقيقة ، الطريق الوحيد لبلوغ الاسلام غايته . ولأجل هذا تجد في أحاديث الشيعة « بنى الاسلام على خمس : الصلوة ، والزكوة ، والصوم ، والحج ، والولاية وما نؤدي بشيء مثل ما نؤدي بالولاية » .

فالحديث يشير الى هذه النقطة الجوهرية ، ويعتبر ان الولاية من أسس الدين وأنها وسيلة لا يجاد ظروف ملائمة تُمكّن للعبادات والاقتصاديات والسياسات الاسلامية ان تؤثّر أثراً . واذن فقد باتت الولاية في طليعة الواجبات والسؤال عنها يوم القيمة قبل جميع الأسئلة ، وبامكاننا ان نعتبرها قاعدة أساسية لمجموع احكام الاسلام .

وقد كان الرسول صلعم يجمع بين مقامي النبوة والولاية . ولكن الأولياء من بعده كان لهم مقام الولاية فحسب دون مقام النبوة حق ولا ما يشبه مقام النبوة كما يقول المؤلف . والقرآن الكريم يقرر مبدأ وحدة الدين الاهي ونزوله بالتدرج حسب توارد الانبياء والرسل ويعتبر في ختام الشوط ، ان النبي محمد جاء بالمرحلة الكاملة من الدين الاهي . فاذا لاحظنا ان الاسلام الكامل انتـما هو مجموعة من القوانين الفردية والاجتماعية ، وان هذه المجموعة ما طبقت إلا بعد هجرة الرسول وممارسة مقام الولاية ، الامر الذي جعل المسلمين يقررون يوم الهجرة مبدأ للتاريخ الاسلامي دون يوم البعث مثلاً ، اذا لاحظنا جميع ذلك تقدّر عظمة مقام الولاية ، وبامكاننا ان نُعبّر عنها مثل ما عبر عنها في احاديث الشيعة وكلمات علمائها من دون مبالغة او تفسير لا يرضي اصحاب هذه الاحاديد .

ان هذه الابحاث والكلمات هي السبب في استنتاجات الاستاذ المؤلف ، والحقيقة ان هذه الاستنتاجات ليست واردة في المذهب الشيعي الاثني عشرى

بصورة من الصور . فلا وحي للأئمة الاثني عشر ولا رؤية ملائكة ولا قيمومة على  
حقائق الاحکام ولا تفسير لرموزية الآيات ولا سلطة لإدارة باطن الشريعة ولا  
ولاية تكون لب النبوة وحقيقةها .

## التصوف والتشيع

والحديث عن التشيع والتصوف يبدو غريباً جداً حيث ان كلمات فقهاء  
الشيعة ومحدثهم ومتكلميهم وحتى فلاسفتهم مليئة بنفي أي شبه .  
ان التصوف مدرسة مستقلة عالمية تسربت الى الشيعة بعد ما غزت العمالق  
الإسلامي كل وبعد ما دخلت في عقائد المسيحيين بصورة واضحة حتى ان  
التصوف الآن بعد مفتاحاً لافتتاح جميع الاديان والمذاهب بعضها على بعض ولا  
يختصر بالتشيع تبعاً ولا سندأ .

فتانية الشريعة والحقيقة غير واردة عند المسلمين ب مختلف فرقهم المعروفة .  
فالشريعة في الاسلام هي الحقيقة المطلقة الالهية و « من يتبع غير الاسلام ديناً  
فلن يقبل منه » . اما اتصال كبار الصوفية في سلسلة أقطابهم ، الى بعض آئية  
الشيعة واعتبار البعض الآخر كالامام محمد التقى الجواد ، قادة الشريعة دون آئمة  
الحقيقة وأقطابها ، فلا يحمل مسؤولية هذه الآراء الا القائلون بها .

وما ثنوية الشريعة والحقيقة الا نتيجة لثنوية الجسم والروح التي هي قاعدة  
أساسية للتصوف ومن نتائجها ان تضييف الجسم والرياضات الجسدية هي أسباب  
لتقوية الروح وتكميلها ، اما الاسلام فيكرّم الجسد ويعتبره نعمة من الله وينبع  
الرهبة ويعتمد على اتحاد الجسد والروح وتفاعلها ومقارنته الدنيا والآخرة .

فالله يعبد في محراب المسجد وفي محلات السوق وفي مكاتب الادارة وفي  
حقول المزرعة والجهاد في سبيل الله بالمحافظة على سلامة البلاد وبالكدة للعيال  
وبحسن التبعل للزوجة و التربية الاولاد . ويعتبر من يقتل دفاعاً عن ماله شهيداً  
كالمدافع عن دينه .

وال حاجات الجسدية والرغبات الطبيعية آثار نعمة الله ومن لطائف خلق الله ،

‘تَكْرُمٌ’ بالصيانته عن الوقوع في الحرث . و‘تَقدِّسٌ’ بالشكر على النعمة . والآداب الإسلامية تأمر باقتران الأكل والشرب والتمتع الجسدي بالشكر لله . وتعدُّ التعاليم الزوجية والتجارة والزراعة عبادات عظيمة في الإسلام .

ان هذه الأحكام والآداب لا تنطبق على التصوف الذي ينبع من معارضة الجسم للروح ويتكامل بالجهاد ومحاربة النفس وبالامتناع عن رغبات الجسد منها أمكن .

### القطب

ويناقض مفهوم الإمام ومفهوم الولي عند الأنبياء عشررين مفهوم القطب عند الصوفية كلياً، فالإمام كما قلنا مثل كامل، والولي هو الحاكم بكل ما للكلمين من معنى وآثار ونتائج وأهمية .

أما القطب بمعناه الظاهري عند الصوفية فهو المربى الذي يأخذ به السالك خطوة خطوة في طريقه الوعر الشائك المدق بالاختصار وبالإنحرافات لكي يصله إلى الكمالات الإنسانية . ويباشر القطب ، وهو الإنسان الكامل ، هذه العملية بواسطة أنصاره ومساعديه ويسلك هو معهم ويسير معهم في نفس الطريق .

وأما المعانى العميقه للقطب فهى انه الإنسان الكامل وأمام الزمان ومظهر النبي ومجلى ذات الله ؛ يقصده السالك ويراه في حال خطابة الله حينما يقول « اياك نعبد وياك نستعين » ، حيث انه مرآة صادقة لذات الله .

وهذان المعانيان مختلفان عن معنى الإمام والولي ودورهما طريقاً وغاية . فلا حقيقة مغایرة للشريعة ، خفيّة عن اذهان الناس ولا طرق خاصة بكل سالك ، ولا عملية قيادة مباشرة ولا مظاهر وتجليات .

ولا تأخذ الشيعة على المتتصوف مسألة تنظيم الطريق والمسائل المثلثية فحسب ، بل الخلاف أعمق والطريق مختلف وأدوار القادة متفاوتة جداً .

وهناك متتصوفون من الشيعة يعتبرون القطب امام زمانهم ويؤمنون بالمهدوية النوعية وهذا استمرار لخطتهم العاممن اعتبار الأئمه من علي بن ابي طالب الى علي

بن موسى الرضا أئمة الشريعة وأقطاب الطريقة وهو تفسير يعود لمفهوم الامام  
عندم .

### الامام الغائب

ودور الامام الغائب، الذي اعتبر الاستاذ المؤلف ان رأي الصوفية في القطب  
تطاول عليه دور كبير يحب البحث عنه، خاصة وان المؤلف قد ربط بينه وبين  
باطنية الشيعة وانهم يتظرون كشف الحقيقة لا ظهورنبي جديد ، أي ظهور  
ولي يكشف جميع حقائق الأحكام . واعتبر المؤلف ايضاً ان فكرة الامام  
الغائب هي فكرة - الاهادي (غير المنظور) - الذي يقود الامة ويعرفها الحقيقة .  
والأنسب توضيح مفهوم الامام الغائب عند الاثني عشرين من الشيعة ودوره  
المتظر في ايام الغيبة ، لكي يتضح مدى صحة استنتاجات الاستاذ  
المؤلف ومدى الفرق بين الفكرة عند الاثني عشرين وعند الاسماعيليين ، ومدى  
الفرق بين هذه الفكرة وفكرة القطب الصوفي .

ان فكرة الامام الغائب هي بعينها فكرة ظهور المصلح الكامل الذي يبشر  
 بالنظام الكامل ويهيء جميع البشر لبلوغ كاملهم وذلك باقامة افضل مجتمع وتطبيق  
افضل نظام وتعتمم العدالة التامة ، ولكي يصل الانسان الى الذروة في المعرفة  
والعلم ووسائل العيش وفي صلات الناس بعضهم ببعض .

هذه الفكرة اساسها الشعور الفطري للانسان الذي يدفعه دائماً ومن دون  
توقف الى الافضل في جميع حقول معرفته ومبادراته ، مقنعاً إياه انه يستمر في  
الصعود الى مدارج التكامل ويتقدم دائماً وان تجربته الدائمة قد تعكس انعكاساً  
مؤقتاً سرعان ما يعود عنه ولو بلغ عمر الانتكاسة عشرات السنين او اكثر .

والعلم في سير دائم الى الامام حيث ان الانسان يجمع معلوماته وتجاربه  
دائماً لتكوين قوانين جديدة تزيد في دائرة علمه فالعلم ينمو من جميع الجوانب  
ويوفر للانسان التقدم المستمر المتكامل .

ولعل التراث العام الذي ورثه الانسان من تعاليم السباء في اغلب الاديان

يحمله ينتظر ظهور مصلح كامل يعيد الحق الى نصابه ويطبق ما اهناه الانبياء للبشر تطبيقاً كاملاً غير منقوص .

والقرآن الكريم يشير في مواضع عديدة إلى هذا المستقبل . « وكتبنا في الزبور بعد الذكر ان الارض يرثها عبادي الصالحون » آية ١٠٥ سورة الانبياء و « وعد الله الذين آمنوا منكم والذين عملوا الصالحات ليستغلنهم في الارض كما استغل الدين من قبلهم ولم يمكنهم لهم دينه الذي ارتضى لهم ولبيدهم من بعد خوفهم أمناً يهدونني ولا يشركون بي شيئاً » سورة النور آية ٥٥ .

والسنة المطهرة بالرغم من تفاوت مضامينها تشكل تواتراً بظهور مصلح كامل يطبق الاسلام تطبيقاً كاماً ويلاً الارض قسطاً وعدلاً بعد ما ملئت ظلماً وجوراً. من بجموع هذه الادلة تكونت فكرة الامام الفائز عند المسلمين وانه البشر بهذا النظام الكامل حينما يعجز الانسان ويقف حائراً واعياً لفشل جميع طرقه وأساليبه ينتظر نظاماً يرتاح فيه وجميع افراده يحيطون بجوانب وجوده . وهذا الاستعداد في نفوس الناس يسهل مهمة الامام المبشر فينجع فوراً في دعوته بالرغم من تقدم البشر في القوى المدama والاسلحة الفتاكـة .

فلا مام الغائب عند الشيعة هو احد الانتماء الاثني عشر وهو الحلقة الاخيرة منهم وكلهم نور واحد وخط واحد ويحملون رسالة واحدة ، ودوره تطبيق ما كانوا يبشرون به من رسالة جدهم ليس الا . ولا شك ان هذا الدور ، مع لحاظ ما قلنا في معنى الامام والولي ، يشكل رأياً خاصاً في الخطط الدينية وايضاً لتعاليم هذا الخطط وليس كشفاً لبواطن الاحكام .

هذا هو دور الامام المتظر في المستقبل ، اما دوره وهو غائب فصيافنة الاحكام ومنع انعقاد الاجماع في الاحكام على خلاف الحقيقة فهو بخلافته لسائر الفتاوى يمنع حصول الاجماع وبالتالي يمنع انحراف الفكر الشرعي . و اذا لاحظنا صعوبة الدراسات الفقهية امام الاحداث والتطورات الحديثة ؟ اذا لاحظنا ذلك نعرف اهمية هذه الصيافنة .

ولكن، هذه الخالفة غير مشروطة بمعرفته وشهرة اسمه. وهذا البحث مستوفى في

الكتب الاصولية وفي موضوع حجۃ الاجماع في زمن الفسیہ .

والامام المنتظر في المذهب الشيعي شخص واحد غير كلي فـلا ينطبق على قطب في كل زمان ولا علاقـة له بالدور الذي يقوم به القطب ولا بانتظار كشف الحقائق وبراطن الاحكام بواسطته وإنما تنفيذ الاحكام الاسلامية على يد الذي استخلفه الله في الارض .

مبدأ الباطنية

والكلام حول ما اشار اليه الاستاذ المؤلف « فما من مسألة من مسائل الاسلام الباطني إلا وقد اشار اليها الانتمة ومهدوها لها ببحث او موعظة » ان الكلام حول هذه الدعوى ذو شجون .

والحقيقة هي انسانلتقي في كتب الاحاديث عند الشيعة كما عند غيرهم بـأحاديث يستشهد بها رائحة الباطنية بوضوح ، وبـأحاديث تدل على مغالاة وغيرها ، ولكن المنصف المتأمل فيها وفي اسنادها يعرف عدم صحة هذه الـاحاديث وضفتها .

فالكافي مثلاً ، وهو اهم كتاب حديث عند الشيعة ، حينما يشرحه ويشرح أحاديثه الحديث الكبير محمد باقر الجلسي في كتاب مرآة العقول ، يناقش كثيراً من هذه الأحاديث ويضمنها .

وقد ورد في كتب الرجال المعتبرة نقد اسناد الكافي وسائر الكتب المعتبرة من الاحاديث مما يطمئن القاريء الى اختلاف الكثير من هذه الاحاديث .

ولعل الاحاديث التي تبحث في عدد الائمة الاثني عشر وتذكر ان اختيار هذا العدد هو لكونه عدد ابراج السماء وعدد الشهور وعدد الالباب المتفجرة من الحجر بعضاً موسى ، وكلها اثنتا عشر ، هذه الاحاديث من اوضح هذه المخلفات . والظالم في الكتب الناقدة والشارحة للكافي ولغيرها يرى بوضوح ما قلناه .

موسى الصدر

صور

## مقدمة المؤلف

ليس لنا سلف يهد لنا الطريق في هذه الدراسة<sup>(١)</sup> ، ولهذا فإن بعض الخطوط ضرورية لتفسير تسميتها وبنianها .

١ - نحن نتكلم عن «فلسفة اسلامية» وليس عن «فلسفة عربية» ، كما ظل سائداً و معروفاً منذ القرون الوسطى . اجل ... كان نبي الاسلام عربياً من جزيرة العرب بالطبع ، والعربة الفصحى هي لغة الوحي القرآني ، واللغة الطقوسية للصلوة ، والأدلة الفكرية التي استعملها العرب وغير العرب في سبيل بناء أدب من أغزر الأداب في العالم ، وهو الذي تعبّر الثقافة الاسلامية به عن نفسها ، ومع هذا فإن معنى الدلالات القومية يتتطور مع الزمن . ففي أيامنا يُسند مصطلح «عربي» ، في العرف الجاري كـا في العرف الرسمي ، إلى مفهوم قومي ، وطني وسياسي دقيق لا يطابق حدود عالمه ، ولا المفهوم الديني لكلمة «اسلام». فالشعوب العربية او المستعيرية ليست سوى قلة قليلة من مجموع العالم الاسلامي ؟ والمفهوم الديني العام لكلمة (اسلام) لا يمكن تحويله ولا التضييق عليه بمحدود مفهوم قومي او وطني ديني . وهذه حقيقة تلقائية معروفة لكل من عاش في بلاد الاسلام غير العربية .

ولا ريب في أنه قدر للبعض ، ويقدر لهم فعلاً ، ان يبيّنوا ان مدلول «الفلسفة العربية» يمكن ان يقتصر على كل فلسفة كتبت باللغة العربية ؟ أعني هذه العربية الفصحى التي كانت ولا تزال ، الصلة الطقوسية ، سواء بين الاعضاء

---

(١) جميع المواشن التفسيرية هي من وضع قلم الترجمة ولا تلزم المؤلف . الناشر

غير العرب من الجماعة الإسلامية ، أو بين أجزاء الأمة العربية الذين يختص كل منهم بلهجته العربية المحلية . إلا أن هذا التعريف اللغوي غير متأسٍ ، ويختفي مقصده لسوء الحظ . ونحن إذا قبلناه لم نعد نعلم أين نضع المفكرين الإيرانيين أمثال الفيلسوف الإمامي ناصر خسرو (من القرن الحادى عشر) أو أفضل الدين الكاشاني تلميذ نصير الدين الطوسي (من القرن الثالث عشر) وسواهم منذ ابن سينا والسروردي حتى مير داماد (في القرن السابع عشر) ، والمادي السبزواري (في القرن التاسع عشر) ، وجبيع معاصرينا ، من الذين كتبوا بالفارسية حيناً وبالعربية الفصحى أحياناً أخرى . ثم إن اللغة الفارسية لم تتوقف هي الأخرى عن أن تلعب دورها كلغة ثقافية أو قل « كلغة فصحى » عند إمامي « بامير » مثلاً ، مثلاً كانت بعض أبحاث ديكارت وبسبينوزا وهيفيل مكتوبة باللاتينية دون أن يكون مؤلفوها فلاسفة لاتينيين أو رومانيين .

نلزمنا إذن ، ليشير إلى عالم الفنون الذي سنتكلم عنه في الصفحات التالية ، إشارة عريضة نحافظ بها على « العالمية الروحية » لمفهوم « اسلام » ، ونترك بالوقت ذاته المفهوم « العربي » في مستوى الأفق النبوى الذي ظهر به تاريخياً مع الوحي القرآني . وبدون أن نتعجل الحكم على الآراء أو على « السلفية » ، من يضعون الصفة الإسلامية لهذا أو ذاك من فلاسفتنا موضع تساؤل ، فإذا سنتكلم عن « الفلسفة الإسلامية » ، كفلسفة ترتبط بحضارتها ، وانتشارها الأساسي بالواقع الديني والروحي (للإسلام) ، والتي إنما وجدت لتشهد على أن الإسلام لا يعبر عن ذاته بشكل ثام وحاسم بالفقه وحده ، كما كان يشاء خطأ .

٢ - ويتبع عن ذلك أن مفهوم الفلسفة الإسلامية لا يمكن أن يكون وفقاً على التبيّنة Schéma التقليدية التي طالما تابعتها « موجزات » ، التاريخ والفلسفة يجعلتها لا تمسك إلا على بعض الأسماء الكبيرة لمفكري الإسلام الذين عرفتهم المدرسة الأوروبيّة الوسيطة بواسطة الترجمات اللاتينية . وبالطبع فإن ترجمات

المؤلفات العربية الى اللاتينية في صقلية وطليطلة كانت مرحلة ثقافية ذات أهمية كبرى ، ولكن ذلك لا يكفي اصلاً للإيماء باتجاه اجمالي يسمح بفهم معنى التأمل الفلسفي في الإسلام وتطوره . وانه لخطأً اسامي القول ان هذا الاخير ( التأمل الفلسفي ) قد توقف بموت ابن رشد ( سنة ١١٩٨ ) ، فاما الذي توقف حينئذ فسنحاول الإيماء اليه فيما بعد ، في نهاية القسم الاول من هذه الدراسة . لقد أعطت اعمال فيلسوف قرطبة ، بترجمتها اللاتينية ، ما يسمى في الغرب ، « بالرشدية » التي طفت على السينوية اللاتينية . اما في الشرق ولا سيما في ايران ، فقد مررت الرشدية مروراً غير ملحوظ ، كما لم ينظر الى نقد الفرزالي للفلسفة على انه قد وضع حداً للسنة التي ابتدأها ابن سينا .

٣ - ولا يمكن فهم حقيقة معنى التأمل الفلسفي واستمراره في الإسلام إلا بالتخلي عن ذلك الادعاء بوجوب التقريب عن معنى مقابل محكم له ، يوازي ما درجنا على تسميته في الغرب منذ عدة قرون ، بالفلسفة . وحتى الاصطلاحات : فلسفة وفيلسوف ، تلك التي أحدهما نقل الاصطلاحات اليونانية الى العربية وإطلاقهما على مشائخ وأفلاطينيي القرون الاولى في الإسلام ، فهي لا تقابل مفاهيمنا عن الفلسفة والفيلسوف تماماً . ويعود التمييز الفيصل الواضح ، بين الفلسفة واللاهوت في الغرب ، الى المدرسيّة الوسيطة . فالتمييز يفترض دنيوية « ذات معنى لا يمكن ان تتأتى للإسلام » ، وذلك لسبب اولي ، هو ان الاسلام لم يعرف ظاهرة الكنيسة بضمونها ونتائجها .

وكان سبب ذلك في الصفحات التي تلي : فإن مصطلح « حكمة » هو المماثل الصحيح للمصطلح *Sophia* ، « والحكمة الالهية » هي المصطلح الحرفي المعادل للمصطلح اليوناني *Theosophia* ، اما ما وراء الطبيعة ( الميتافيزيقا ) فيشار اليها على أنها ذلك العلم الذي يبحث في الالهيات . وأما مصطلح « العلم الالهي » فلا يمكن ولا يجوز ان يترجم بمصطلح *Théodicée* . فالفكرة التي يكونها المؤرخون المسلمين ، ( من الشهير ستاني في القرن الثاني عشر حتى قطب الدين الاشكوري

في القرن السابع عشر ) ، عن « الحكاء الاغريق » ، تعود الى ان حركة هؤلاء الاخرين ناجمة هي الاخرى عن « مشكلة الانوار الدينية » . ولذلك فاننا اذا اكتفينا باعادة طرح مسألة العلاقات بين الدين والفلسفة في الاسلام ، كما هي مطروحة تقليدياً في الغرب ، تكون بذلك قد وضعنا المشكلة على غير وجهها الصحيح ، اذ اتنا لا نلم والحالة هذه إلا بناحية واحدة من الموقف . وبالطبع فقد عرفت الفلسفة اكثر من موقف صعب في الاسلام ، ولكن هذه الصعوبات لم تكن نفس الصعوبات التي عرفتها المسيحية . حيثما استقر المقام « بالتحقيق » الفلسفي في الاسلام ، كان التفكير عندها منصبًا على امر اساسي هو النبوة او الوحي النبوى ، وعلى المسائل والمواضف التفسيرية التي يتضمنها هذا الامر الاساسي ؟ وعندها تأخذ الفلسفة شكل فلسفة نبوية او حكمة للدنيا . ولهذا فقد اعطينا المركز الرئيسي في هذه الدراسة ، للفلسفة النبوية عند الشيعة بشكلها الرئيسيين : الامامية الاثنى عشرية والاسعاعية . فالبحوث الاخيرة المتعلقة بهاتين المدرستين لم تترك بعد في دراسة من هذا النوع . ونحن لم نستق معلوماتنا من مؤرخي التحل ، بل ذهبنا الى المنابع ذاتها .

و نتيجة لذلك فنحن لا نستطيع ان نتعذر من امر الحكمة في الاسلام دون ان نبحث في التصوف ، أعني الصوفية في مظاهرها المختلفة ، سواء من حيث التجربة الروحية ، او من حيث حكمتها الاهمية النظرية التي تجدها جذورها في التعليم الفلسفي الشيعي . وكما سترى فان جهد السهروردي ومدرسة الاشراقيين التي تلته ، اثما كان لربط البحث الفلسفي بالانجذاب الروحاني الشخصي . وفي الاسلام خصوصاً ، يظل تاريخ الفلسفة وتاريخ الروحانية غير قابلين للانفصال .

٤ - لقد التزمنا حدوداً ضيقة في دراستنا هذه . فلقد كان من المستحيل علينا ان نعطي البحث في بعض المسائل لدى بعض المفكرين مداء الفروري كله ، ومع هذا ، ونظرأ لأن موضوع الكلام يدور في الغالب حول عقائد قلماً عرفت ، ان لم نقل انها بقيت مجهلة تماماً ، ونظرأ لأن كلامنا هنا ، موجه الى الفلسفه

عموماً وليس الى المستشرقين وحدهم ، فانه لا يمكننا الاكتفاء ببعض الاماءات ،  
ولا ان نوقف علنا على شروحات معجمية بسيطة . ونعتقد اتنا قلنا الحد الادنى  
الضروري .

وبالطبع فانه لا يمكننا ايضاً تقسيم تاريخ الفلسفة الاسلامية بالتصميم الاعتيادي ،  
الذى يقسم التاريخ عموماً وتاريخ الفلسفة خصوصاً الى ثلاث حقب ويسمىها :  
(الاقدمون - القرون الوسطى - المصور الحديثة) ، إلا بتصنعن كلامي لفظي ،  
اذ من اللغو الباطل القول ان القرون الوسطى قد استمرت حق ايماناً منه ؟  
ذلك ان مفهوم القرون الوسطى ذاته ، يفترض نظرية الى التاريخ وتقسيماً له  
انطلاقاً من موقف معين . ولكننا واجدون دلائل أرشن وأبقى من المراجع  
التاريخية البسيطة ، عندما نريد ذكر الخصائص التي يتتصف بها نموذج ما من  
الفكر . وفي الاسلام نماذج من الفكر متميزة ، بقيت منذ مطلع الدعوة حتى  
ايامنا هذه ، كما نجد لدى المفكرين المسلمين اهتماماً بتقسيم تاريخهم الى حقب  
وقترات من خلال ترسيمه خاصة بهم ( وهو امر ليس غريباً على مفهومهم لادوار  
النبوة ) فتاريخ قطب الدين الاشکوري مثلاً ، يقسم المفكرين والروحانيين الى  
أدوار ثلاثة كبرى . المفكرون السابقون للإسلام ، ومفكرو الاسلام الشيعة ،  
ومفكرو الاسلام السنة .

ونحن بدورنا ، لا يمكننا ان ندخل هؤلاء المفكرين في ترسيمه تحقيقية نضيفها  
من الخارج بالقوة ؛ إلا اتنا سنميز الحقب الثلاث الكبرى التالية :

أ ) حقبة اولى تقودنا من بدء الاسلام حتى وفاة ابن رشد ( ٥٩٥ هـ -  
١١٩٨ م ) وهذه الحقبة مجهلة اقل من سواها ، من خلال بعض وجوهها ، حتى  
الآن . وسنوضح ، عندما نصل الى هذا الصدد لماذا فرض علينا اختيار هذا  
التحديد . فقد انتهت بعض الامور في الاسلام المغربي ، مع ابن رشد ؛ وفي  
نفس الحقبة بدأت بعض الامور الأخرى مع السهروردي وابن عربي وبقيت  
حتى ايامنا هذه .

ولقد وجب علينا ان نبيّن فيما يختص بهذه الحقبة ، عدّة وجوه لم تظهر إلا خلال السنين الأخيرة من الابحاث . ولكن الحدود التي فرضت علينا ، والحادي الادنى الذي لا يستطيع ان يتنازل عنه بحث فلسفى متواشك ، اقتضت منا الا تتجاوز هذه الحقبة الاولى التي تؤلف الجزء الاول من هذه الدراسة .

ب ) رحقبة ثانية تندخل خلال القرون الثلاثة التي تسبق النهضة الصفوية في ايران ، وهي موسمة وبشكل اأساسي ، بما يقتضي ان نسميه « ميتافيزيقا الصوفية » وقد صاحبها تضخم مدرسة ابن عربي ومدرسة فهم الكبرى الصوفية التي بدأت اتصالها بالشيعة الانجلي عشرية من جهة وبالاسماعيلية المتطورة ، الى حين تخريب المغول لقلعة ألموت بعد ذلك سنة ١٢٥٦ .

ج ) الحقبة الثالثة : ومع انه من المعتبر عموماً ان الابحاث الفلسفية ، منذ ابن رشد ، قد آلت الى السكون في الاسلام ( وهو ما يعلّل الحكم الاجالي المردود أعلاه ) ، إلا اتنا سنى القرن السادس عشر يسجل ، مع تقدم النهضة الصفوية ، تقدماً مدهشاً للفكر والمفكرين في ايران ، تستمر آثاره خلال حقبة القاجار حتى أيامنا هذه . وسيكون ثمة مجال لتحليل الأسباب التي جعلت من ايران خصوصاً ومن الوسط الشيعي عموماً ، مكان ولادة هذه الظاهرة . فعل ضوئها ، وعلى ضوء مدارس اخرى ظهرت في موقع اخر في الاسلام ، سيكون ثمة مجال للتساؤل عن المستقبل القريب .

يمود الفضل في القسم الأول من هذه الدراسة ، وهو الجزء الذي تقرأه هنا ، الى عدد من مفكري الحقبتين الثانية والثالثة ، اذ كيف نوضح ما به جوهر الفكر الشيعي كاتعرضه تعاليم الأئمة الشيعة خلال القرون الثلاثة الاولى للهجرة مثلاً ، دون ان نحسب حساب الفلاسفة الذين شرحوا هذه التعاليم فيما بعد ؟ هذا وسيشتمل الجزآن الثاني والثالث من هذه الدراسة ، على دراسة تفصيلية لمفكري الحقبتين الثانية والثالثة .

صديقان عزيزان : احدهما ايراني شيعي والآخر عربي سني من سوريا ،

اعطونا مادة قيمة لعدة فقرات من فصولنا الثانية مما اعانتنا على البلوغ بهذا الجزء الاول الى حسن الختام وما : السيد سيد حسين نصر الأستاذ في كلية الآداب بجامعة طهران ، والسيد عزيز يحيى المكلف بأبحاث «المركز الوطني للبحوث العلمية» . ثمة مشاركة عميقه بيننا نحن الثلاثة في رؤية حقيقة الاسلام الروحاني ، والصفحات التي تلي ، تدعى لنفسها انها الانعكاس لذلك .

هفي كوربان

طهران

تشرين الثاني سنة ١٩٦٢

مدير التدريس في معهد الدراسات (السوربون )

ومدير قسم الایرانیات في المهد الفرنسي الایرانی طهران



## القسم الأول

منذ الأصول حتى وفاة ابن رشد  
( ١١٩٥ هـ ١١٩٨ م )

## الفصل الأول

### ينابيع التأمل الفلسفية في الإسلام

#### ١ - التأمل الروحي للقرآن

١ - ثمة زعم لاقى نصيبياً من الرواج في الغرب ومؤداه إن لا فلسفه ولا تصوف في القرآن ، وأن الفلاسفة والتصوفين لا يدينون للقرآن بشيء . ولستنا نبغي في هذا المقام مناقشة ما يحده الفribون في القرآن ، او ما لا يحده ، ولكن في أن نعلم ما وجده المسلمين انفسهم فعلاً فيه .

فقد تبدو الفلسفة الإسلامية كعمل مفكرين ينتهيون إلى جماعة دينية قبل كل شيء ، جماعة يخضها التعبير القرآني باسم « أهل الكتاب » : شعب له كتاب مقدس ، أي ديانته مبنية على كتاب « منزل من السماء » ، كتاب أوحى إلى النبي ، وشعب تعلمه من هذا النبي ، وأهل الكتاب عموماً هم اليهود والنصارى والملموتون ( وقد أفاد الزرادشتيون ، نوعاً ، من هذا الامتياز بسبب الابستاق <sup>(١)</sup> ، أما الذين تسموا بصابئة حران فكانوا أقل حظاً ) .

وتقسم هذه الجماعات جميعها مشكلة تطرحها عليها الظاهرة الدينية الأساسية

(١) كتاب الابستاق ( Aresta ) : هو ألم كتاب عرفه العرب لزدادشت ، وشرحه الزندا أنسا . وهو كتاب باللغة الفهلوية ، ويدرك ابن النديم انت هذا الكتاب ترجم كما ترجمت مختلف الكتب الدينية العربية .

التي تشارك فيها ، ألا وهي ظاهرة الكتاب المقدس ، وهو ظايبة الحياة في عالمنا هذا والهادى<sup>(١)</sup> فيما وراء هذا العالم . فالمهمة الأولى والأخيرة هي فهم المعنى الحقيقي لهذا الكتاب ؛ ولكن الفهم مرهون بنمط وجود الشخص الذي يفهم ؛ والعكس صحيح ؛ فكل سلوك داخلي للمؤمن إنما يأتي من نمط فهمه ؛ فال موقف المعاش هو بالأساس موقف تقسيري ، نعني ، ان الموقف الذي يفتح فيه « المعنى الحقيقي » للمؤمن ، يجعل من وجود هذا المؤمن وجوداً حقيقياً . فحقيقة المعنى ( القرآنى بالنسبة للمسلم ) هذه ، المرتبطة بحقيقة الوجود ، هي حقيقة واقعية وواقعة حقيقة ؛ وتغير هذا كله موجود في احدى الاصطلاحات الإسلامية الأكثر احكاماً وهي كلمة « حقيقة » .

ان هذا المصطلح « حقيقة » يدل ، في جملة مدلولاته المتعددة ، على « المعنى الحقيقي » للإيحاءات الإلهية ، تعنى بذلك المعنى الذي في حال كونه « الحقيقة »، فهو « جوهرها » أيضاً ، وهو بالتالي « معناها الروحي » . ومن هنا يصبح بامكاننا القول إن ظاهرة « الكتاب المقدس الموحى » تتضمن علم انسان ( انتروبولوجيا ) خاصاً ، او قل نموذج ثقافة روحية معينة وانها تفترض بالإضافة الى ذلك نموذج فلسفه ما ، في نفس الوقت الذي ترسم فيه هذا النموذج ، وتدفع اليه . وثمة بعض الامور المشتركة في المسائل التي طرحتها البحث عن المعنى الحقيقي ، باعتباره المعنى الروحي ، في المسيحية وفي الاسلام ، وفي تفسير الانجيل وفي تفسير القرآن على التوالي . ولكن تبقى بين الفريقين بعض الاختلافات العميقة ؛ الا ان هذه المثالاث وهذه الاختلافات ستكون موضعاً للبحث و مجالاً للتبييان من حيث بنيتها ذاتها .

(١) الهادى : وقد وضعنها في مقابل (guide) مع ان الاستاذ كوربان يضع هذه الاختبرة في ص ٠٠ من النص الفرنسي كلمة إمام . وهو غالباً ما يعطي هاتين الكلمتين معنى واحداً لأن الذوق الباطلي نفسه ، غالباً ما يعطي نفس المعنى . فالنبي هو المذذر أما الإمام فهو الهادى . وفي الحديث النبوي : « أنا المذذر وعلى الهادى ، المجالس المؤيدية ص ١٥٩ » ، « يا علي بك يهتمي المبتدون ، بخار الأنوار ج ٧ ، ص ٢ » . وفي القرآن الآية ٧ من سورة الرعد : « إنما أنت مذذر ولكل قوم هاد » .

ثم ان تعيين المعنى الروحي على انه غاية تجاهل بلوغها، يتضمن اضماراً مفاده ان ثمة معنى ليس بالمعنى الروحي ، وانه يمكن ان يكون بين هذا وذاك تدرج كامل ربما اوصلنا في النهاية الى كثرة من المعانى الروحية . واذن فان الامر برمتة متعلق بالوعي من حيث فعله الاولى، ذلك الوعي الذي يعكس وجهة نظر ما ، بما فيها من قوانين وقواعد ، لا تتفق ابداً قوانين وجهة النظر هذه وقواعدها . هذا الفعل الذي يكشف به الوعي ، لذاته ، عن وجة النظر التأويلية تلك ، لما يكشف له ، تدريجياً عن ( معنيات ) هذا العالم ، الذي عليه ان يقوم بتنظيمه وترتيبه . ولهذا ، ومن وجة النظر هذه ، أثارت ظاهرة الكتاب المقدس في الاسلام وفي المسيحية بناءات متطابقة من جهة ، ومواقف وصعوبات ، من جهة ثانية ، تختلف من هنا ومن هناك بقدر ما يختلف نظر الاقراب من « المعنى الحقيقي » .

٢ - وأول ما تقضي الاشارة اليه من هذه الصعوبات هو غياب ظاهرة الكنيسة من الاسلام وعدم وجود اكليروس يتسلط على وسائل النعمة ؟ فليس في الاسلام جمود عقائدي ولا سلطة حبرية ولا مؤتمر يحدد العقائد ، على عكس ما حدث للمسيحية . فقد حل الجمود العقائدي المتسلط ، منذ ان كبرت الحركة المونتانية *Montaniste* في القرن الثاني للميلاد ، محل الالهام النبوى وحمل التأويل الروحي بشكل عام . ومن جهة ثانية فان تفتح ونهضة الوعي المسيحي يعتبر اعلاناً اكيداً ليقظة الوعي التاريخي في المسيحية . ولقد ترك الفكر المسيحي على امر حدث في السنة الاولى للميلاد . فقد سجل التجسد الاهي دخول الله في التاريخ فأصبح كل ما ينقله الوعي الديني نتيجة لذلك ، وعياً تاريخياً متمثلاً بمعنى النص : وهو المعنى الحقيقي للكتابات المقدسة .

وبالطبع فانتا سرى نظرية الموس الأربع الشهيرة التي تأخذ لنفسها هذا الشكل الكلاسيكي : « *sensus historicus gesta docet quid* : *Littera* »

*credas . allegoria : moralis . quid agas : quid speras anagogia .* (١)

ومع هذا فان من يريد دحض النتائج المستخلصة من البدئيات التاريخية والعلوم الافريقة القديمة باسم التفسير الروحي، سيكون بمحاجة الى الكثير من الشجاعة. فالمقالة لا تكاد نشير اليها هنا ، هي مسألة معقدة . وسيكون لنا ان نتساءل الى أي حد كانت ظاهرة الكنيسة ، في أشكالها الرسمية على الأقل ، شريكة في تسلط الملائكة التاريخية والمعنى الحرفى . ويسارك ذلك الانحطاط الذي أدى الى الخلط ما بين الرمز والمحاجز ، في هذا التسلط ؟ كما لو كان البحث عن المعنى الروحاني ضرورة من المحاجزة في حين ان الامر مختلف تماماً . فالمحاجز نظرة مسلمة ، في حين ان المعنى الروحاني يمكن ان يكون ثورياً ؛ وعلى هذا فقد استمر التفسير الروحاني وتجدد على هامش الكنيسة في الصيغة الروحانية . فثمة امر مشترك بين النمط الذي يفهم به واحد مثل Boehme او سويندبرغ التكونيين والخروج (السفر) او الرؤيا (ابوكاليبس) ، والنمط الذي يفهم به الشيعة الاسماعيليون او الاثنا عشريون او حكماء الصوفية الاهيون من مدرسة ابن عربي ، القرآن وجميل السنن التي توضح هذا النوع . وهذا الامر المشترك هو تلك النظرة التي تتضمن فيها عدة تصاميم للكون وكثرة من العوالم التي يتباين بعضها مع البعض الآخر . ولا يتركز الوعي الديني في الاسلام على واقعة من التاريخ ، وإنما على واقعة مما وراء التاريخ . ( نعني بذلك انها ليست واقعة تاريخية بعديدة وإنما هي واقعة تاريخية انعكاسية ) . وهذه الواقعية الاولية التي تتقدم تاريخينا التجربى زمانياً ، هي ذلك التساؤل الاهمى الذى يطرحه الله على ارواح الناس الذين سبقو العالم الارضي في الوجود : ( ألسْتَ يَرَسُكُمْ ؟ ) سورة الأعراف ( الآية ١٧١ ) . والموافقة الجذرية التي تحيب على هذا السؤال تقيم ميثاقاً أبداً من الأمانة (٢) .

(١) يدل « النص ( يعنيه التاريخي ) على الفعل ؛ فإذا كان مجازياً ، دل على المعتقدات ؛ فإذا كان اخلاقياً ( معنوياً ) ، دل على الاعمال ؛ فإذا كان صوفياً ، دل على الامال » .

(٢) وذلك ما يسميه الامام ابو حنيفة التميان « بيثاق عالم الذر » ، فهو يفسر الآية ١٧١ هذه « وإن أخذ ربك من بني آدم من ظهورهم ذريتهم وأشهدهم على أنفسهم ألسْت برَبِّكُمْ قالوا بلى=

وما مجيء الأنبياء وتناوهم من حقبة إلى حقبة ، وتعاقبهم في دور النبوة للنذكير بالأمانة التي قطمت لهذا العهد . ومن مقالاتهم (مقالات الأنبياء) تنسج حرفيّة الشريعة أو القانون الاهلي . اذن فالمسألة هي هذه : أئمة ما يدعون إلى البقاء عند ظاهر النص؟ (وعندما لن يكون للفلاسفة ما يفعلوه) أم ان القضية هي فهم « المعنى الحقيقي » ، أي المعنى الروحاني للحقيقة؟

وبأفضل من هذا يعبر الفيلسوف الايراني الشهير ناصر خسرو (القرن الخامس م. القرن الحادي عشر م) وهو واحد من اشهر وجوه العلم الاسماعيليين الايرانيين ، عما نقصده : «الشريعة هي المظاهر الخارجى (الظاهر) للحقيقة ، والحقيقة هي الوجه الداخلى (الباطن) للشريعة... إنها الرمز (المثال)؟ والحقيقة هي المرموز إليه (المثال) . والمظاهر الخارجى في تقلب مستمر مع حقب وادوار العالم ؟ أما الوجه الباطن فطاقة إلهية غير خاضعة للصيرورة » .

٣ - وليس بالإمكان ، والحال هذه ، تعريف الحقيقة كحقيقة بواسطة معلم ، كما هو الحال في المقادير ولكنها تستدعي معرفتين هناء ، وعارفين بالأسرار (أنبياء) يقودونها إلى ذلك . ولكن النبوة مقللة فلن يكون ثمةنبي بعد ؟ فيصبح طرح المسألة بهذا الشكل : كيف يمكن للتاريخ الإنسانية الدينى أن يستمر بعد خاتم

= شهدنا ان تقولوا يوم القيمة إننا كنا عن هذا غافلين » ، فيقول: ان الله أخرج بنى آدم من صاب آدم على صورة الذر ، وذلك قبل ان يخلقهم على هذه الصورة وأخذ منهم الميثاق . أي ان الله قبل الارواح وامرها بالبيان ونهاها عن الكفر . ويخلص ابو حنيفة من ذلك إلا ان الاعمال مخولة لله ، وأن ليس للانسان الا الكسب وهو ايضاً رأي الحسن البصري كما ينقله ابو الحذيل العلاف في كتاب الحجة بحسب رواية الطبرسي . كما يأخذ بهذا الرأي العلامة الطباطبائى في تفسيره بدون ان يخلص الى موقف ابي حنيفة في قضيابالعدل . اما تفسير الطبرسي (جمع البيان) فيفهم ذلك فيما معترليا . فمعنى هذه الآية عنده ان الله دل بنى آدم بخلقهم على توحيده ، وشهادهم على انفسهم لما جعل في عقولهم من الادلة الدالة على وحدانيته . اما اخوان الصناء فيفهمون الآية على أنها اشارة الى ان الانسان عالم صغير ومثل لمثال هو العالم الكبير . (رسالة ١٢ ج ٢) . وثمة اخيراً ذوق شيعي يفسر هذه الآية بالحديث النبوى الشهير ؛ « كل مرولد يولد على الفطرة » . واضح ان هذا الفهم ليس بعيداً عن فهم الطبرسي وان اختالف الانظار .

النبيين ؟ والسؤال وجوابه يشكلان الظاهرة الدينية في الاسلام الشيعي، ذلك ان التشیع يستند الى علم للنبوة يتسع فيصل الى علم إمامية . لهذا فإننا نبدأ هذه الدراسة بالتركيز على فلسفة التشیع النبوية ، تلك الفلسفة التي تجد مثنویة الشریعة والحقيقة بين مقدماتها ، وتحصر مهمتها في استمرار وحفظ معنى الإيماءات الإلهية الروحی، نعني المعنى الباطني المستور . وبدون هذا يقع الاسلام ورواياته وطرقه الخاصة ، في التطور الذي اصاب المیحیة وجعل من النظم الاهویة نظماً إيديولوجیة اجتماعية وسياسية علمانية، وجعل «المخلصیة» الاهویة مثلًا «خلصیة» اجتماعية .

وبالطبع فعندما يمثل مثل هذا الخطر في الاسلام فانه يمثل ضمن شروط مختلفة ، ولكنها شروط لم يتصد احد من فلاسفة الاسلام لتحليلها بعمق ، فلقد أهل العامل الشیعی بكلیته تقريباً مع انه لا يمكن التفكیر بصیر الفلسفة في الاسلام وبمعنى الصوفیة ، بشكل مستقل عن معنى التشیع . هذا ولا ننسى ان المعرفان الاسماعیلی ( الفتوح )<sup>(١)</sup> - المعرفة العليا الذوقیة ) ، ومسائلها الكبیری ، ومصطلحاتها الفنیة كانت قد تكونت عند الشیعہ الاسماعیلیین قبل ولادة الفیلسوف ابن سینا .

ولم يكن على الاسلام ان يواجه المسائل ، التي تأتي عادة ما نسمیه «بالوعی التاریخي » ولذلك فقد ظل يتحرک بحرکة مزدوجة في بعد عامودی : أنها حركة تقدم من ( المبدأ ) وحركة رجوع نحو الاصل ( المعاد ) ، ذلك ان الصور هي في المكان وليس في الزمان . ولم يرَ مفکرونا اتجاه تطور العالم اتجاهـاً

(١) الفتوح : تعییر أطلقه الاستاذ باوشیه في مجلة الدراسات الشرقية على كل التیارات والمذاهب الباطنية في الاسلام . ولكن عاد فأخذ ، نظرأً لتاریخه المیحی معنى المعرفة الدينیة التي تلقی في النفس القاء . ويعطیه الفتوحیون المسلمون اسم عرفان .

وبالطبع قان الفتوحیة وما يتفرع عنها ، قد كانت موجودة قبل ابن سینا ، لأنها نشأت في سط الكثافة المجنین وخصوصا أيام الحتار بن عبید الشفیقی . انظر في هذا المعنی ماسیتیون ( العهد ) ، ص ١٠٥ والفصل المترجم في العربیة ص ١١ ، رفلوزن ( الخوارج والشیعہ -٢٣٤ -٢٥٤ ) والجزء الثاني من تاريخ المسعودی .

أفقياً مستقيماً وإنما رأوه في صعود. فالماضي ليس وراءنا وإنما هو «تحت أقدامنا». وعلى هذا المور تدرج «معانٍ» الإيماءات الالهية ، التي هي معان تتعلق بتسلسلات (حدود) روحية، وعلى مستويات تتفتح على ما وراء التاريخ من أوله. ففي هذا المستوى يتعرّك الفكر دون أن يحسب حساباً للمرحّمات التي يمكن أن يقيّمها الجمود المقايني . ولكنّه سيجاهد الشريعة في الحالة التي ترفض فيها هذه الشريعة : الحقيقة . ذلك أن رفض النظر الصاعد ، هو رفض الحقيقة ، وهو أيضاً ما يميز أساتذة القانون [الفقهاء] من أهل النص في الدين الشرعي .

وليس الفلسفة هي الذين افتعوا المأساة ، فقد ابتدأت عدّة وفاة النبي . وتسمّع لنا تلك المدونة الكثيفة التي وصلتنا من تعاليم أمّة الشيعة ، بتقصّي أثر هذه المأساة ، وتفهم السبب الذي من أجله ، عرفت الفلسفة بعثاً رائعاً في القرن السادس عشر في وسط شيعي ، وفي إيران الصفووية بالذات .

وهكذا فإنّ أفكار علم النبوة الشيعي لم تتوقف عن الحضور طيلة قرون طویلة . فلقد تأثّر عنها العديد من المسائل ، مثل مسألة التوكيد على هوية ملاك المرفة (العقل الفعال ) ، وملاك الوحي ، ( الملاك جبريل الروح القدس ) ، ومسألة المعرفة النبوية في « تعطيلية » الفارابي<sup>(١)</sup> وابن سينا ، وتلك الفكرة من ان حركة الحكاء الأغريق جاءت هي أيضاً من مشكلة الانوار الدينية ، وحتى فكرة الملكة الالهية التي هي لغويّاً *Theosophia* والتي ليست بالفلسفة تماماً ، ولا باللاهوت بالمعنى الذي نعطيه حالياً لهذه الكلمات . وهكذا فإن الفصل بين اللاهوت والفلسفة الذي يرجع إلى المدرسة اللاتينية في الغرب ، كان الامارة الأولى لهذه العلامة الميتافيزيقية التي أدت إلى ثنائية الإيمان والمعرفة ، وتجاوزت فكرة « الحقيقة المزدوجة » التي كان يعلّمها ابن رشد ، او على الأقل « بعض الرشدين » ؛ ولكن هذه الرشدية تعزل نفسها عن فلسفة الإسلام النبوية .

(١) *Agnosticisme* : يحملها الاستاذ كوريان في غير هذا الوضع ( ص ٧ من النص الفرنسي ) في مقابل تعطيل . لذلك فقد استخرجنا منها تعطيلية . مع ان العلائي يحمل لها في ص ٣١٣ من « المرجع » : كلمة : « لأدبية » .

ولهذا نراها تستنزف نفسها ؟ ولهذا السبب ذاته ظلت تعتبر ، ولفتره طويله ، على أنها كملة الفلسفة الاسلامية الاخيرة في حين أنها لم تكن سوى مأزق ، او حادث عرضي ظل مجهولاً لدى مفكري الاسلام المشرقيين .

٤ - لنتوقف هنا عند بعض النصوص ؟ فتعلم الأئمة الشيعة يسمح لنا بأن نفهم كيف أن التفسير القرآني ، والتأمل الفلسفى كانا مدعوين « ليجواهر » احدهما الآخر . فلدينا مثلاً حديث الإمام السادس جعفر الصادق ( ١٤٨ هـ ٧٦٥ م ) ، الذي يقول فيه « ان في كتاب الله أموراً اربعة : العبارات ، والإشارات ، واللطائف ، والحقائق . فالعبارات ( ظاهر النص ) للعوام والاشارات للخواص واللطائف ( اي المعانى المستورة ) للأولىاء والحقائق ( اي العقائد الروحية ) لأنبياء الله »<sup>(١)</sup> . ويوجب تفسير آخر : « ظاهر النص للسمع ، والاشارات للفهم واللطائف للتأمل والحقائق ( العقائد السامية ) تتعلق بتحقيق الاسلام كلها ».

هذه الاقوال هي صدى لقول الإمام الأول ، علي بن أبي طالب ( ٤٠ هـ ٦٦١ م ) : « ما من آية قرآنية الا ولها اربعة » معان : ظاهر وباطن وحد ومطلع . فالظاهر التلاوة والباطن الفهم والحد هو أحكام الحلال والحرام ، والمطلع ( المشروع الاهي ) هو مراد الله من العبد بها <sup>(٢)</sup> .

وتوازي هذه المعانى الأربع ، المعانى التي وردت في المعاذلة اللاتينية التي ذكرناها أعلاه . ومع هذا ، فهنا شيء آخر ، فإن تمييز المعانى تابع لدرج أو ( تسلسل ) الروحي من عدد الذين تحدد مراتبهم بكفاءاتهم الداخلية . ويشير الإمام جعفر الى اشكال سبعة لنزول القرآن ( الوعي ) ، ثم يعرف باشكال تسعه لقراءة وامكانية فهم النص القرآني أيضاً . اذن فإن هذه الباطنية ليست بناء متأخراً أبداً . أنها أساسية اصلاً لتعليم الأئمة ولعملها ينبوعه ذاته .

(١) تجد هذا الحديث في المقدمة التي يعقدها الملا محسن الفيض الكاشاني لتفسيره الشهير « الصافي » .

(٢) المرجع ذاته .

ويذهب عبدالله بن عباس ، وهو واحد من ألمع اصحاب النبي ، إلى ما ذهب إليه الامام الأول ، فيقف في جمع غير من الناس المجتمعين على جبل عرفات (اثنا عشر ميلاً من مكة) ويسبح ، مشيراً إلى الآية القرآنية ١٢ من سورة «الطلاق» . [«اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ وَمِنَ الْأَرْضِ مِثْلِهِنَّ»] **يَتَنَزَّلُ الْأَمْرُ بَيْنَهُنَّ لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ اللَّهَ أَحْتَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا أَيْمَانَ النَّاسِ** ، لو فسرت هذه الآية امامكم كما سمعتها من رسول الله ، لرجحتوني <sup>(١)</sup> . يعطينا هذا الحديث نبذةً كاملاً عن موقف الاسلام الباطني في مقابل الاسلام الشرعي و اسلام اهل النص ، ويجعلنا نحسن فهم علم النبوة الشيعي الذي سنتكلم عنه فيما بعد .

ولدينا حديث من السنة النبوية يمكن اعتباره ، «ميشاقاً» ، انت صح التعبير ، بجميع الباطنيين . «إن للقرآن ظهراً وبطناً ولبطنه بطن» ( وذلك على غرار الكلمات السماوية المفلترة بعضها بالبعض الآخر ) ، إلى سبعة أطنان <sup>(٢)</sup> . هذا الحديث اساسي في التشيع وسيكون كذلك لدى الصوفية وتوضيحه يعني وضع المقيدة الشيعية موضع التساؤل . هذا ولا يمكننا مقارنة التعليم أو المهمة التعليمية التي أوكلت للأمام بتعليم السلطة الكنسية في المسيحية . فالامام ولـ

(١) أما العلامة الطبرسي ( مجمع البيان ) فيورد تفسيراً آخر لأن عباس ويسنده إلى أبي صالح . «قال ابن عباس ( في تفسير هذه الآية ) : إنها سبع أراضين ليس بعضها فوق بعض تفرق بينهن البخار ويظل جميعهن الساء ، والله سبحانه أعلم بصحبة ما استأثر به عليه » . وهذه الرواية ، لو صحت ، تشير إلى جبل ابن عباس بالتفسير الدقيق للآية . كما أن العلامة الطباطبائي ، لم يشر إلى مثل هذه الرواية وإن كان يورد روايات كثيرة في فضل ابن عباس ، ولكن انظر « رسالة الأصول الثلاثة . ص ٨٣ » مللا صدراء ، فالحديث ورد فيها .

(٢) هذا الحديث مأخوذ من سفينة بحار الأوار للشيخ عباس القمي ( ج ٢ ص ٤٤ ) ; وذلك باشتئانه القسم الذي وضنه بين قوسين . كما تجد هذا الحديث في مجلة مكتب تشيع ( عدد ٢ ) في مناقشات جرت بين الاستاذ كوربان والسيد محمد حسين طباطبائي ، والاستاذ كوربان يستشهد بنفس الحديث باسناده إلى سفينة البخار وبدون القسم الذي وضنه بين قوسين ، فيبقى أن تكون هذه الاشارة إلهاقاً من الرواية او توضيحاً من الشرح .

ملهم والتعلم يرجع الى الحقائق ، نعني الى الباطن . واخيراً فان رجمة الامام الثاني عشر ، ( الامام المستور - المهدى - الامام المنتظر ) ، والذي سيتم في نهاية ( الكور <sup>(١)</sup> ) ، سيظهر باطن كل الاجمادات الالهية .

هـ - ولقد اعطت الفكرة الباطنية التي هي اساس التشيع واصل بنائه ، اعطت كلها وأنثرت خارج الوسط الشيعي أخالص ، ( وسرى ان هذا بالذات سيطرح اكثر من سؤال ) . لقد اثرت لدى الصوفية كما اثرت لدى الفلسفه . فالتبطن الصوفي ينزع الى عيش السر الاساسي لنطق القرآن ، بين ثنايا النص القرآني . وهذا العيش ليس بدعة من بدع الصوفية ، ويكتفى لنعلم ذلك ان نرجع الى تلك الحالة النموذجية للامام جعفر ، فقد ظل تلاميذه صامتين ذات يوم احتراماً لسکونه الذهولي بعد الصلاة حتى قال الامام « لم اتوقف عن تردید هذه الآية حتى سمعتها من الذي قرأها على النبي » .

يقتضي اذن القول ان اقدم شرح روحي للقرآن ، اما يتكون من تعاليم آلة الشيعة خلال احاديثهم الى تلامذتهم . ولقد اخذ الصوفيون مبادئهم عنهم في التفسير الروحاني . فاحاديث الإمامين الأول وال السادس التي ذكرناها ، مدرجة في الحل الاول من الشرح الصوفي الكبير الذي يجمع فيه روزبهان البقلي الشيرازي ( ١٢٠٩ هـ / ١٢٠٦ م ) تأملاته الشخصية وتأملات سابقه الجنيد - والسلمي الغـ . وفي القرن السادس الهجري - الثاني عشر ميلادي - أـ الفـ رشيد الدين المبنـي شـرحـاً ضـخـماً يـشـتمـلـ عـلـيـ التـفـسـيرـ وـالتـأـوـيلـ الصـوـفـيـ ( بالفارسـيـةـ ) . ويـكـتـابـ التـأـوـيـلـاتـ الـذـيـ أـلـفـهـ عـبـدـ الرـزـاقـ الـكـاشـانـيـ ، وـهـوـ مـثـلـ جـلـيلـ لـمـدـرـسـةـ اـبـنـ عـرـبـيـ الصـوـفـيـةـ ، يـتـجـمـعـ لـدـيـنـاـ اـكـبـرـ تـلـاثـةـ شـروحـ عـرـفـانـيـةـ تـوـضـعـ الـمـعـرـفـةـ الـذـوـقـيـةـ الـعـلـيـاـ الصـوـفـيـةـ فـيـ الـقـرـآنـ .

(١) *Aion* اصطلاح في علم اللاهوت ، وربما كان غير عربي . والمقصود منه « وقت الظهور » . لكن يمكن ان نعطيه معنى « الكور » وهو نهاية العالم الجساني حين ظهور الامام عارف ثامر الذي يملأ الأرض عدلاً .

وثمة مؤلف يعود تاريخه الى سنة ١٣٣١ هـ ٧٣١ م وقد جاء غفلًا من اسم صاحبه لسوء الحظ ، وهو مكرس لحديث المعانى الباطنية السبع ويحاول أن يظهر أن المعانى السبع تتعلق بالحدود التي يتم توزيع الروحانيين بحسبها ، ذلك أن كلاً من مستويات المعانى هذه يحيط على مروج وجود وعلى حالة داخلية ؟ فتصبح المعانى السبع هذه تابعة ومتصلة بحدود سبع ينظمها السنناني ( ١٣٣٦ هـ ٧٣٦ م ) في شرحه الخاص .

ولدينا من ذلك مزيد . فثمة عدد كبير من الفلاسفة والتصوفين ، من لم يشرحوا القرآن كله ، وإنما اكتفوا بتأمل «حقيقة» سورة واحدة أو آية متميزة . آية النور آية العرش الخ ... ومن بمجموع تفسيرات وتأويلات هؤلاء يتشكل لدينا ادب ضخم . فقد كتب ابن سينا مثلًا تفسيرًا للعدة آيات نسوق منها ، على سبيل المثال ، تفسيره لطلع سورة الفلق (السورة ١١٣) ، اي ما قبل الأخيرة ، من القرآن . فمعنى الآية الأولى [ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ ] ، لديه : «أعوذ بالغالي ظلمات العدم بنور الوجود »، هو المبدأ الأول الواجب الوجود لذاته . وذلك من لوازمه خيريته المطلقة الفائضة عن هويته المقصودة بالقصد الأول . وأول الموجودات الصادرة عنه هو قضاوه وليس فيه شرآً أصلًا إلا ما صار مخفياً تحت سطوع النور الأول منه ، وهو الكدرة اللازم لما هيته المنشأة من هويته (الماهية) التي تسبقه<sup>(١)</sup> . وهذه السطور القليلة تكفي لكي تبين لنا كيف أن التأويل الروحي للقرآن يحب أن يكون منهلاً من مناهل التأمل الفلسفى في الإسلام .

ولن نستطيع ان نسوق هنا سوى بعض الأمثل الممدوحةية الأخرى ( وتبقى جودة التفاسير الصوفية والفلسفية بانتظار بده العمل ) . ويمثل بين آثار الملا صدرا الشيرازي الضخمة ( ١٠٥٠ هـ ١٦٤٠ م ) «تفسير» للعرفان الشيعي ،

(١) هذا النص من رسالة للشيخ الرئيسي في تفسير المعوذتين . والرسالة مجموعة مع رسائل أخرى مختلفة لشخصيات مختلفة في جامع صغير اطلق عليه الناشر اسم «جامع البدائع» . ط ١ ، مصر ، ص ٢٦ .

لا يبحث الا في بعض سور القرآن ولكن مع هذا يشتمل على ما لا يقل عن سبعينية صفة كبيرة. أما معاصره سيد احمد العلوى ، وهو مثله تلميذ مير داماد، فقد ألف تفسيراً فلسفياً بالفارسية ( وهو لا يزال مخطوطاً ) . وألف أبو الحسن العاملى الأصبهانى تأويلاً يسمى ( مرآة الانوار ) ، وهو يشكل مقدمة مسببة لكل التفسيرات الفرافانية الشيعية للقرآن . أما المدرسة « الشيعية » فقد انتجت عدداً كبيراً من الشروحات الفرافانية لسور وآيات منتفقة . هذا ولن نغفل ذكر التفسير الكبير الذى ألفه ، من معاصرينا : الشيخ محمد حسين الطباطبائى . وفي مطلع القرن التاسع عشر ، عمل حكيم ( إلهي ) شيعي ، هو جعفر

كاشفي على تجديد عمل و مهمة التفسيرات الروحانية فيقول مؤلفنا هذا : ان التفسيرات العامة تحتوى على حدود ثلاثة : التفسير والتأويل والتفهم . فاما التفسير بمعناه الدقيق فهو التأويل الحرفي للنص ومداره العلوم الفقهية الإسلامية ، واما التأويل ( قاد الشيء واوصله الى اصله او الى امه ، غوذه الاصل ) فهو علم مداره التوجيه الروحي والاهم الاهمى ، وتلك درجة الفلسفه المقدمين ، وأما التفهيم ( ومعنىه العرفى إفهام الناس التفسيرات العليا ) فهو علم مداره فعل التفهيم بالله ، وإلهامه ، الله فاعله وموضوعه وغايته او قل منبعه وأداته وغايته ، وهو الدرجة العليا في الفلسفه . مؤلفنا ( وهنا تكمن فائدته ) يسلسل المدارس الفلسفية من حيث تبعيتها لدرجات الفهم كما ترتبتا التفسيرات الروحانية للقرآن . ولا يشتمل علم التفسير على فلسفة بالنسبة للحقيقة ولكنها مطابق لفلسفه المشائين ؛ أما علم التأويل فهو فلسفة الرواقين ( حكة الرواق ) لأنه علم – من – وراء – حجاب ( أو رواق<sup>١١</sup> ) . ( ويبقى علينا

(١) لعل المؤلف يقصد الى ما ذهب اليه الرواقيون المسلمين من تمييز بين الكلام النفي والكلام الخارجى . ( انظر في هذا نهاية الاقدام للشهرستاني ، القاعدة الرابعة عشرة ، في حقيقة الكلام الانسانى والنطق النفسي من ٣١٨ وما يليها ) . وهذا تميز يشبه تميز الرواقين بين نوعي العقل : « لوغوس اندیاتیوس » او المقل الباطن او الكامن؛ و « لوغوس بروفوریکوس » او المقل الظاهر . وهذا كله شبيه بما ذهب اليه ابن سينا في الشفاء من القول في النطق الداخلى والنطق والخارجي . ( النطق - المدخل - ط . مصر ١٩٥٢ - ص ٢٠ ) .

بحث كامل عن المفكرة المأخوذة عن الفلسفة الرواقية في الإسلام). أما علم التفسير أو التفسيرات التجريبية، فهو العلم المشرق (حكمة الآشراق أو الحكمة المشرقية؟ حكمة السهوراوي والملا صدرا الشيرازي .

٦ - ولعل ذلك الكتاب الجھول المؤلف، الذي ذكرناه (في الفقرة الخامسة)، يساعدنا على الدخول إلى طريقة عمل هذه التفسيرات التي وضع قواعدها آنفاً الشيعة منذ البداية؟ فهو يطرح هذه المسائل : ماذا يمثل النص الموحى به في لغة معينة وفي لحظة معينة بالنسبة للحقيقة الخالدة التي يمثلها؟ وكيف تتمثل سياق هذا الوحي ؟

ومن هذا المضمون الذي يطرح فيه الحكم الاهي المتصوف ، «الفيلسوف العرفاني» هذه الأسئلة ، يمكننا ان نتوقع الكيفية التي سيبدو له بها ، ذلك الجدل الصاحب الذي أثارته عقيدة الاعتزال التي هزت الجماعة الإسلامية في القرن الثالث للهجرة (التاسع للميلاد) : هل القرآن مخلوق أم غير مخلوق؟ (انظر أدناه الفصل الثالث ١ . ب ) . في سنة ٨٣٣ فرض الخليفة المأمور عقيدة الاعتزال وتلت ذلك حقبة من العنف الشديد الذي لاقاه «أهل الصراط المستقيم» من المتسكين بحرفية الدين ، إلى أن انقضت خمس عشرة سنة ، وجاء الخليفة المتوكلي يقلب الموقف لصالحهم . أما بالنسبة للحكم الاهي المتصوف ، فارت الموضوع كله مسألة خطأ ، او بالآخرى مسألة طرحت بشكل خاطئ ، ذلك أن طرفي هذا الخيار ( مخلوق او غير مخلوق ) لا يطalan ذات المستوى من الواقع ؛ فكل القضية متصلة باستعدادنا لتصور الصلة الحقيقة بين كلام الله وكلام الإنسان . ولسوء الحظ فإنه لا السلطة الرسمية باختيارها موقفاً مع هذا المعنى او ذاك ، ولا اللاهوتيون الجدليون الذين التزموا بالقضية ، كانوا يملكون السلاح الفلسفى الكافى للتغلب على هذه المسألة . وما خلاصة جهد اللاهوتى الكبير أبو الحسن الأشعري إلا المجوء إلى الإيمان ( دون ان يسأل كيف ) .

وإذا كان الفيلسوف العرفاني يضيق ذرعاً باللاهوتيين المتكلمين ، فإنه سيضيق حتماً بالفيلسوف او الناقد الغربي ، عندما سيسأله هذا الأخير النكوص عن

التفسيرية الروحانية لصالح النقد التاريجي ، ذلك ان (الغربي) سيعاول ان يجده به الى ارض ليست ارضه وان يفرض عليه نظرة جاءت من مقولات الفلسفة الغربية الحديثة ، ولكنها تظل نظرة غريبة عن نظرته وعن فلسفته . ولنمثل لذلك بسألتين نوذجيتين : الاولى تحاول ان تفهم النبي مثلاً من خلال وسطه وثقافته وشكل عبقريته ، والثانية مسألة الفلسفة التي نادت تحت عباءة تاريخها : كيف يمكن للحقيقة ان تكون تاريخية وكيف يمكن للتاريخ ان يكون حقيقة ؟

وتحسباً واعتباراً منه لمرور الكلمة الالهية الى لفظها الانساني ، فسيعارض الفيلسوف المسألة الاولى وبشكل أسامي ، بعرفانية علم نبوته . اذ تحاول التفسيرات العرفانية ان تفهم حالات النبوة وخاصة حالة نبي الاسلام ، متأملة نوعية علاقة النبي ليس (بزمنه) وانما بالبنبوع الحال الذي تقضي منه رسالته ، أي بالوحى الناطق بالنص . ويعارض المسألة الثانية ، او الثانية التي تحبس التاريجية نفسها فيها ، بمقالة ان الجوهر الازلي (حقيقة القرآن) هو كلام الحق الذي يستمر بالهوية الالهية ، ومعها الهوية التي لا تتحلل ، وهي ليست بذات بداية ولا نهاية . وبالطبع فإنه يظل بالأمكان الاعتراض على هذه المقالة ، اذ انه لن يوجد في هذه الحالة ، إلا احداث ازلية . ولكن ماذا تصبح فكرة الحدث ؟ وكيف نفهم دون خلف ، الاقفال والاحاديث المنقوله لنا عن إبراهيم وموسى مثلاً قبل ان يوجد ابراهيم وموسى ؟ يحييب مؤلفنا المجهول ان هذا النوع من الاعتراضات يرتكز على خط وهمي من التصور . ويميز معاصره السمناني ، مستنداً في ذلك الى الآية ٥٣ من سورة : **«فَصَلَّتْ [سُرِّيْمَ آيَاتِنَا فِي الْأَفَاقِ] ، تَمِيزَّاً تَقْبِلَاً** بين الزمان الآفافي ، زمن العالم الموضوعي ، وهو زمن الكيبة المتجلانس ، المتصل بالتاريخ الخارجي ، وبين الزمان الانفسي وهو زمن خالص . فليس للقبيل ولا للبعد ، ذات المعنى عندما ترد في هذا الزمن بدلاً من ذاك ، فشلة احداث حقيقة تماماً دون ان تكون لها عينية احداث التاريخ التجربى . ويصل سيد احد المعلوي (القرن الحادى عشر للمigration ، السابع عشر للميلاد ) ، عندما يواه هذه المسألة ، الى ادراك بنيه ازليه يحل فيها نظام التزامن محل نظام تعاقب

الاشكال فيصير الزمان مكاناً، ذلك ان مفكرينا هؤلاء يفضلون ادراك الاشكال في المكان بدلاً من ادراكها في الزمان .

٧ - وتنصيء الاعتبارات السابقة أمامنا تقنية « الفهم » التي يلح عليها تأويل المعنى الروحاني والتي يشير إليها مصطلح « تأويل » نفسه . ولهذا فإنه من الطبيعي أن يكون الشيء عموماً، والاسماعيليون خصوصاً، أول الأساتذة الكبار في التأويل . فكلما وافقنا على أن مسيرة التأويل مختلفة لموائدها الجاربة في التفكير ، كلهـا اقتضت مزيداً من انتباها . ونحن اذا اعتبرناها في ترسيمه العالم الذي هو عالمها ، لم يكن فيها شيء اصطناعي .

وتشكل كلمة « التأويل » مع كلمة « التنزيل » زوجاً من المصطلحات والمعاني المتضادة التكاملة . فالتنزيل يعني : الدين الوضعي او الكلام الذي أملأه الملائكة على النبي . إنه إنزال هذا الوحي من الملاـل الأعلى ، أما التأويل فهو على العكس ، انه عودة ورجوع إلى الأصل ، وبالتالي إلى المعنى الحقيقي الأصلي للكتاب . إنه إعادة الشيء إلى أصله . فالذي يمارس التأويل اذن هو شخص يجيد بالمقالة عن ظاهرها الخارجي ويعرفها إلى حقيقتها ( كلامي بير ) . ذلك هو التأويل الذي هو كالتفسير الروحاني الداخلي أو قل كالتأويل الرمزي الباطني الخ .. وتحت فكرة التأويل تولد فكرة المؤول ( المرشد ، الهادي ، أو الإمام عند الشيعة ) ، وتحت الفكرة التأويلية ، تستشف فكرة رحيل ، فكرة ( خروج من مصر ) ، فكرة هي سفر خارج المجاز وعبودية الحرف ، خارج المنفى ، خارج الغرب ، غرب بخارج الظاهر ، نحو المشرق حيث الفكرة الأصلية المستورـة .

ولا يمكن فصل اكتـال التأويل في العـرـفـان الاسـمـاعـيلي عن الـولـادـةـ الروـحـيـةـ الجديدة ، فلا يسرى تأويل النصوص دون الروح التأويلية ، وهو يعني كذلك مباشرة التأويل كعلم ميزان . ومن هذه النـظرـةـ ليستـ كـيـمـيـاءـ جـابـرـ بنـ حـيـانـ ( ١ )

( ١ ) تقسم كـيـمـيـاءـ جـابـرـ بنـ حـيـانـ خـواـصـ الأـشـيـاءـ إـلـىـ ظـاهـرـيـةـ وـبـاطـنـيـةـ . وـمـنـ الـاسـسـ الـبـاطـنـيـةـ عـنـهـ ، كـمـ يـلـاحـظـ كـراـوسـ ، عـلـمـ المـيزـانـ : وـهـوـ عـلـمـ خـواـصـ الأـشـيـاءـ الـجـوـهـرـيـةـ . وـغـاـيـةـ هـذـاـ الـعـلـمـ بـيـانـ الـقـوـانـينـ الـكـيـمـيـةـ الـعـدـدـيـةـ الـتـيـ تـحـكـمـ كـلـ شـيـءـ فـيـ الـوـجـودـ . وـيـبـدـوـ التـشـدـيدـ عـلـىـ الـكـمـ =

السحرية ، سوى حالة تطبيقية للتأويل : تبطن الظاهر واظهار الباطن (الفصل الرابع) . وتشكل بعض الازواج الاخرى من المصطلحات ، كلمات - مفاتيح من المصطلحات ، فلينا الجاز وهو التمثيل او الاستعارة وتقابلها الحقيقة ، اي الحقيقة الواقعية والواقع الحقيقي . واذن ليس المعنى ترجمة - الذي يستخرج هو الجاز ، ولكن الحرف نفسه هو جاز النكرة . فالظاهر الخارجي بين البداهة في النص القريري ، هو القانون والمقادي للقرآن ، اما الباطن فهو هذا الشيء الداخلي المستور ، وحديث ناصر خسرو المذكور يعبر بامتياز عن هذه الثنائية .

وباختصار ، فإن في هذه الازواج الثلاثة من المصطلحات التالية ، الشريعة في مقابل الحقيقة ، والظاهر في مقابل الباطن ، والتزييل في مقابل التأويل ، علاقة كعلاقة الرمز بالجاز المرموز إليه . ولهذا فستكون هذه العلاقة كفيينا ضد هذا الخلط البائس بين الرمز والجاز ، وهو الخلط الذي كشفنا عنه منذ البداية . فالجازية تصوير اصطناعي ، قليل او كثير ، لعموميات و مجردات يمكن معرفتها والتعبير عنها بسبل أخرى . اما الرمز فهو التعبير الوحيد الممكن للرموز إليه ، نعني للمعنى الذي يماثله . فلا يمكن فهم الرمز مرة واحدة نهائياً ابداً . ويقوم الادراك الرمزي بتحويل المعطيات المباشرة (الحسية واللفظية) ويجعلها شفافة ؟ إذ بدون الشفافية المتحققة هذه ، يصير من المستحيل المرور من مستوى الى مستوى آخر . وبالعكس فإنه دون كثرة العالم في نظره صاعدة كما أخذنا الى ذلك ، ينعدم التأويل الرمزي لانعدام المعنى والمدل ، وهذا التأويل يفترض حكمة إلهية تفتأل فيها العالم بعضها مع بعض ، العالم الفيبيبة والروحية ، والكون الكبير او الانسان الكبير ، والكون المصغر . ولقد اتسمت فلسفة «الاشكال الرمزية» هذه ، ليس بفضل الحكمة الاهية الاسماعيلية وحدها فحسب ،

---

والعدد لاول وهلة ، امارة منعى على ، لكنه يذهب في تصور الاعداد مذهب الاسماعيلية واحوان الصفاء ومن قبلهم قيثاغورس ، فيجعلها ذات خواص سحرية . انظر في هذا الثان عبد الرحمن بدوي : الاخلاق في الاسلام .

واما فضل ملا صدرا ومدرسته التي قدمت في سبيل ذلك جهداً رائعاً .

ولابد من ان نضيف الى ذلك ما يلي: ان الخط الفكري الذي يتمه التأويل، والنطط الذي يفترضه من الادراك ، يتصل كله بنمذج عام من الفلسفة والثقافة الروحانية . وبوضع التأويل المخيلة الواقعية قيد العمل ، تلوك المخيلة التي سترى الفلسفة الاشتراطين وملأ صدرا خاصة ، يظرون عملاًها المتميز وقيمتها المعرفية بالعاج شديد . فليس القرآن وحده ولا الانجيل وحده كذلك ، هو الذي يضمننا امام هذا الامر القاطع ، من انه بالنسبة لهذا العدد او ذاك من القراء المتأملين في القرآن والانجيل ، يحمل النص معانٍ اخرى ، خلاف ذلك المعنى المكتوب في الظاهر . ولا نظن ان في ذلك بنياناً ذهنياً اصطناعياً، وإنما نفاذًا ابتدائيًا قاطعًا مثل ادراك الصوت او اللون . ونحن نجد قسمًا كبيراً من الادب الفارسي على هذا الغرار ، ملامح صوفية وأشعاراً وجداً نسبياً ، ابتداءً بقصص السهر وردي الرمزية ، حيث يوسع هو نفسه المثل الذي أعطاه ابن سينا . وفي « ياسمين العشاق » لروزبهان الشيرازي ، شهادة بادراك المعنى اللدني بجال الكائنات تقد من طرف الكتاب الى طرف الآخر ، اذ يarris المؤلف فيها تأويلاً طوعياً أساسياً ومستمراً للأشكال الحسية . فأي من فهم روزبهان وعرف ان الرمز ليس المحازية ، لم يدهش ابداً عندما يعلم ان عدیداً من القراء الایرانیین يخلصون من اشعار مواطنه الكبير حافظ الشیرازی الى معنى صوفي .

وبالنهاية بلغ ايجاز هذه الاعتبارات ، فانها تجعلنا ، ونحن نحدد المستوى الذي به يفهم النص القرآني ، نستكشف ما يحمله القرآن للتأمل الفلسفی في الاسلام . و اذا كانت الآيات القرآنية قد استطاعت ان تدخل في برهان فلسفی ، فذلك لأن العلم العرفاني نفسه ، يدخل هو الآخر في علم النبوة ( انظر الفصل الثاني ) ، ولأن « علمنة الميتافيزيقاً » وكذلك العلمنة التي تتد جذورها في الغرب الى المدرسية ، لم تحدث ابداً في الاسلام .

والآن ، اذا كانت الصفة النبوية لهذه الفلسفة قد تفدت من هذا اليقوع

[ التأويل القرآني ] ، فلأنَّ السند يرث من ماضٍ يعطيه حياة جديدة وتطوراً اصيلاً، وأنَّ الآثار الأساسية لهذا الماضي، قد نقلت إليها بفضل جهد عدة أجيال من المترجمين .

## ٢ - الترجمات

موضوع الكلام هنا ظاهرة ثقافية ذات أهمية رئيسية . نستطيع أن نعرفه بأنه ادماج الإسلام ، مأوى الإنسانية الروحية الحياتي الجديد ، لكل ما وصلت إليه الثقافات التي سبقته في الشرق والغرب . من هنا فإنَّه مدعى ضخماً يرتسם أمامنا : الإسلام يقوم بتسلُّم إرث اليونان (وَفِيهِ الْحَقِيقَى مِنَ الْآثارِ وَفِيهِ الْمُتَحَوِّلِ) ثم ينقل هذا الميراث ، تسبِّحة لعمل مترجمي مدرسة طليطلة ، إلى الغرب في القرن الثاني عشر . وأنَّه يمكن مقارنة غزاره ونتائج هذه الترجمات من اليونانية إلى السريانية ، ومن السريانية إلى العربية ، ومن العربية إلى اللاتينية ، بترجمات الفقه البوذي المahaيانى ، من السنسكريتية إلى الصينية ، أو بالترجمات التي تمَّت في القرنين السادس والسابع ، بسبب نزعة شاه أكبر الاصلاحيَّة ، من السنسكريتية إلى الفارسية .

وبإمكاننا تبييز مركزين للعمل : ١ - فلدينا أعمال السريان من جهة ، نعني العمل الذي تمَّ بين شعوب غرب وجنوب الإمبراطورية الإيرانية الساسانية من الآراميين . وهذه الاعمال تدور أساساً حول الفلسفة والطب . وفيما عدا ذلك فإنَّ المراكز التي تبواها النسطوريون في علم المسيحية وفي التأويل ، (وذلك بتأثير أوريين على مدرسة الرّها ) لا يمكن نكرانها وخصوصاً في مبحث عن مسائل علم الامامة عند الشيعة مثلاً . ٢ - ولدينا من جهة ثانية ما يمكن تسميته بالتقاليد اليوناني - الشرقي في شمال وشرق الإمبراطورية الساسانية ، والتي تدور أسماءها بشكل رئيسي حول الكيمياء السحرية ، وعلم الفلك ، والفلسفة ، وعلوم الطبيعة بما في ذلك « العلوم السرية » التي تشكل جسماً واحداً مع هذه النظرة إلى الكون .

١ - ولا بد من ان يكون تاريخ وتقليبات اللغة السريانية حاضراً في أذهاننا، ولو باختصار على الاقل ، اذا ما اردنا ان نفهم الدور الذي لعبه السريان كمعرفيين لل فلاسفة المسلمين بالفلسفة اليونانية .

فقد تأسست «مدرسة الفرس» الشهيرة في الرها ، في اللحظة التي كان يسلّم الامبراطور جوقيان فيها الفارسيين ، مدينة نصيбин ( حيث ظهر اول مترجم للآثار الفلسفية اليونانية الى السريانية تحت اسم بروبيس ) . وفي السنة ٤٨٩ أُقفل الامبراطور البيزنطي زينون هذه المدرسة ( مدرسة الرها ) بسبب نزعتها النسطورية . إلا ان بعض الاساتذة والتلامذة ، من ظلوا أو فياء للنسطورية جاؤوا الى نصيбин حيث أسسوا مدرسة جديدة أصبحت فيما بعد ، مركزاً لاهوتياً وفلسفياً . وبالاضافة الى ذلك فقد أسس الملك الساساني كسرى انوشروان ( ٥٢١ - ٥٧٩ ) مدرسة في جنديسابور في جنوب الامبراطورية الفارسية وكان أسانذتها في غالبيتهم من السريان . ومن جنديسابور هذه احضر الخليفة المنصور الطيب جورجيوس بن بختيشوع . فاذا اخذنا بعين الاعتبار ان الامبراطور جوستيان أُقفل مدرسة أثينا في سنة ٥٣٦ ، وان سبعة من الفلاسفة الأفلاطونيين المتأخرين جاؤوا الى ايران ، تكون لدينا عدد من عناصر الموقف الفلسفى واللاهوتى في العالم المشرقي غداة الهجرة أبي في سنة ٦٢٢ .

والاسم الكبير الذي يسود هذه الخقبة هو اسم « سرجيوس الرأس عيني » ( توفي في القسطنطينية سنة ٥٣٦ ) . فقد كانت ذا حموية خصبة حقاً ، وبنخلاف بعض الآثار الشخصية ، ترجم هذا الراهب النسطوري قسماً كبيراً من آثار جالينوس وآثار ارسطو المنطقية الى السريانية . ولا بد لنا ونحن نؤرخ لهذه الحقبة من ان نمسك بأسماء : بود<sup>(١)</sup> ( مترجم كلية ودمنة الى السريانية )

(١) بود : هو ( البرديوط بود ) ، كاهن مسيحي نقل كتاب كلية ودمنة من الفهلوية الى السريانية ؛ وقد عثر على نسخة الكتاب المستشرق الالماني ( سويسن ) سنة ١٨٧٠ في بلدة ماردين .

وأخودميه<sup>(١)</sup> (٥٧٥) ثم أسماء سيرجنت<sup>(٢)</sup> (٦٦٧) ويعقوب الراهاوي (٦٣٣ - ٧٠٨) وجورجيوس «اسقف العرب» (٧٢٤) من بين الكتاب السوريان اليعاقبة. وبخلاف المقطع الذي أهدى فيه بولس الفارسي<sup>(٣)</sup> رسالة الى الملك الساساني كسرى انوشروان، فقد كانت جامع الحكمة المرتبة على شكل تاريخ فلسفة هي التي أثارت اهتمام الكتاب والمترجحين السوريان. ونظراً لانشغالهم بعقيدة النفس الافلاطونية فقد كان الحكماء اليونان وخصوصاً افلاطون، يتزجون عندهم بوجوه الرهبان الشرقيين. وما لا شك فيه هو ان النكرة المكونة في الاسلام عن «الأنبياء اليونان» لم تكن بدون تأثير، علماً بأن الحكماء الاغريق يأخذون إلهامهم من «مشكاة الانوار الدينية».

وعلى ضوء هذه الترجمات اليونانية – السوريانية، بدأ مشروع الترجمات منذ القرن الثالث للهجرة، كاستمرار اوسع وأكثر منهجمية لعمل أثار الاهتمام في السابق وأرضي ذات الأغراض الحالية أكثر مما بدا تجديداً. ولقد كان في شبه الجزيرة العربية وفي الفترة السابقة للإسلام، عدد كبير من الاطباء النسطوريين من خريجي جنديسابور.

وقد تأسست بغداد في سنة ١٤٨ هـ - ٧٦٥ م. وفي سنة ٢١٧ هـ الموافقة لسنة ٨٣٢ م بنى الخليفة المأمون بيت الحكمة واثمن يحيى بن ماسويه (٨٥٧ - ٢٤٣ م)

(١) أخودميه : من المترجمين اليعاقبة ايضاً . انظر فيه ملاحظات نيليو في «الشرق الحديث» مجلد ١٠ ص ٥٠ .

(٢) سيرجنت : هو سويرس سيرجنت توفي عام ٦٧٧ . كان يعقوبي المذهب وتتلذذ عليه يعقوب الراهاوي واثناسيوس البلاذمي .

(٣) بولس الفارسي : هو نصراوي نسطوري وكان ملأ بالمعارف الفلسفية ويعلم في خدمة كسرى انوشروان . والكتاب المقصود هو كتاب في المنطق وكتب بالسريانية . أما من حيث المضمون فان الكتاب يميل الى تقديم العلم وبالتالي الفلسفة على الدين . انظر خصوصاً ما يقوله «ده بور» فيه في ترجمته العربية ص ٢٨ ، والتعليق القى الذي يعقب الاستاذ ابو ريده به عليه . وفيه يميل ابو ريده ، متابعاً في ذلك بول كراوس ، عبد الوهاب عزام في تقادمه لكتاب كلية ودمنة ، الى القول بأن بولس هذا هو نفسه بزر زيه الطيب الذي يتحدث ابن المفع عنه في كتاب كلية ودمنة .

عليه ، الى ان خلفه تلميذه الخصب الشهير حنين بن اسحق ، المولود في الحيرة من عائلة ترجع بنسبها الى القبيلة العربية المسيحية عباد ( من ١٩٤ هـ - ٨٠٩ م الى ٢٦٠ هـ - ٨٧٣ م ) . وكان حنين أشهر مترجم للمؤلفات اليونانية الى السريانية والعربية دون أدنى شك ، وتفصي الامانة علينا ان نضيف إسم ولده اسحق بن حنين ( توفي سنة ٩١٠ م ) وابن أخيه حبيش بن الحسن الى جانب اسمه . لقد وجد مركز حقيقي للترجمات قام به فريق ، يوفق او يترجم ، من السريانية الى العربية في الفالب ، او من اليونانية الى العربية مباشرة في النادر من الاحيان . وما ان كان القرنان الثالث والرابع ، حتى كانت الاصطلاحات الفنية كلها ، سواء في اللاهوت او في الفلسفة ، قد توفرت للعربية . ويجب ألا ننسى ، برغم هذا ، ان المفاهيم قد أصبحت تعيش الآن بحياة عربية خالصة ( بالرغم من انها ذات اصل أعمامي معرّب ) . وهذا فان التمسك بالقاموس اليوناني عند ترجمة المصطلحات الفنية للمفكرين الأكثر تأثيراً من الدين كانوا لا يعرفون اليونانية ، يمكن ان يقود الى حفقات كبيرة .

ومن أسماء اخري لترجمين آخرين لا بد من الاشارة اليهم : فلينينا يحيى بن البطريق ( مطلع القرن التاسع الميلادي ) وعبد المسيح بن عبد الله بن الناعنة المعمي ( من النصف الاول من القرن التاسع ) وهو من ساعده الفيلسوف الكلندي ، ومتزوج سوفستيقا وفيزيقا ارسطو والسلامون الشهير المنسوب الى ارسطو . ولديننا الاسم اللامع لقسطا بن لوقا ( ولد حوالي سنة ٨٢٠ م ومات مسناً جداً حوالي سنة ٩١٢ م ) وهو من اصل بعلبكي ( الهميوبوليس اليونانية في سوريا ) وكان من سلالة يونانية مسيحية . وهو فيلسوف وطبيب وفيزيائي ورياضي ترجم شروح الاسكندر الأفروديسي ويرحنا ميلوبون على فيزيقا ارسطو ، وبعض الشروحات الجزئية عن الكون والفساد ورسالة في *Placitis Philosophorum* المنحوت على بلوثارك . وتجدد بين مؤلفاته الشخصية رسالته عن الفرق بين الروح والعقل ، وهي معروفة بشكل خاص ، وكذلك بعض أبحاثه ، عن العلوم الحفيدة ، حيث تشبه شروحاته ،

وبشكل مثير ، أبحاث علماء نفس الشفاء في أيامنا هذه .

ولا بد من أن ننوه هنا أيضاً، في القرن العاشر، بأبى بشر متى الفساني (توفي سنة ٩٤٠ م) والفيلسوف النصراني يحيى بن عدي (توفي سنة ٩٧٤ م) وتلميذه أبو الحير بن المثار (ولد سنة ٩٤٢ م) وكلهم من القرن العاشر. ويقتضي أن ننوه بشكل خاص بأهمية مدرسة صابئة حران التي أقيمت بمحوار الرها ، الذين يغيبون البريطي المتحول بالاشارات الدقيقة إلى ديانتهم الفلكلية ، والذين كانوا يصدرون بنسبهم الروحي (مثل السهروردي فيما بعد) إلى هرمس وعاذيون<sup>(١)</sup>؛ ومشاركة عقائدهم المعتقدات الدينية الكلدانية الفلكلية القديمة ، والدراسات الرياضية والفلكلية والروحانية ، ونوعاً من الافلسطينية الفيشاغورية الجديدة . وقد كان بينهم عدد من المترجمين النشطين من القرن الثامن حتى القرن العاشر ؛ ولكن الاسم الأكثر شهرة بينهم هو اسم ثابت بن قرة (٨٢٦ - ٩٠٤) وكان من أتباع الديانة الفلكلية الورعين ، وهو مؤلف *هتساز* ، ومتורגِّم للعديد من المؤلفات الرياضية والفلكلية .

هذا وانه ليستحيل علينا الدخول في تفصيلات هذه الترجم اذ ان بعضها ليس سوى عناوين وردت في فهرست ابن النديم في القرن العاشر ، وببعضها لا يزال مخطوطاً لم يطبع بعد . وفي الإجمال فان المترجمين قد عنوا في اعمالهم بترجمة بجمل اعمال ارسطو بما في ذلك بعض شروح الاسكندر الافروديسي وثامسطيوس ( وخلاف هذين الشارحين معروف تماماً لدى فلاسفة الاسلام ) ، والملاصدرا يلم الى ذلك . وقد كان لكتاب *Lumbdu* من الميتافيزيقا أهمية قصوى بالنسبة لنظرية كثرة الحركات السماوية ) . اما ما كان معروفاً من افلاطون الحقيقي فلا يمكن مناقشته هنا ، ولكننا ننوه هنا منذ الآن بأن الفيلسوف الفارابي ( انظر

(١) عاذيون : هو أغاثاذيون عند المعاصرين ، وأغانيون عند ابن النديم وعاذيون عند الشهريستاني . يقول الشهريستاني ( الملل . ج ٢ ص ٤ ) : « الصابئة قالوا بعاذيون وهرمس وما شئت وادريس عليهما السلام ولم يقولوا بغيرها من الأنبياء . ويقول : « ونقلت الفلسفة عن عاذيون انه قال المباديء الاولى فيه ( الملل . ص ٥ ٤ ) . »

الفصل الخامس ) ، قد كتب مبحثاً قياماً عن فلسفة أفلاطون متتحدثاً عن كل حواراته على التوالي وهو يطبق منهجاً مماثلاً على فلسفة ارسطو .

ولابد من تأكيدنا على الاثر الكبير الذي كان لبعض المؤلفات المنسوبة الى افلاطون نقلت عن ترجمة سريانية تعود الى القرن السادس ، وهي الحقبة التي ازدهرت فيها الافلاطونية المحدثة على يد النساطرة في بلاد الساسانيين . (والى هذه الحقبة نفسها ، يعود مجلل الكتابات المنسوبة الى ديونيسيوس الأيوبارجي) . ويفسر هذا المؤلف ، الذي هو في اساس الافلاطونية المحدثة في الاسلام ، اراده الجموع عند العديد من الفلاسفة بين ارسطو وأفلاطون . ومع هذا فان كثيرين أبدوا شكواً كاً حول نسبته وفي مقدمة ابن سينا ( الفصل الخامس ) ، فيها وصلنا من « الاشارات » التي تعطي ايضاً معلومات دقيقة عما يمكن ان تكونه فلسفته الشرقية ( طبعة عبد الرحمن بدوي مع بعض شروح وأبحاث الاسكندر الافروسيبي وثامسطيروس . القاهرة ١٩٤٧ ) . وقد وجد الفلاسفة المتصوفون في ذلك المقطع الشير من الناسوعات « وأحياناً أفيق الى نفسي<sup>(١)</sup> » نوذجاً من المراج النبوى أحد ثراه التجربة الصوفية كما رأت فيه نوذج الروايا التي تتوج جهد الحكم الالهي الغريب المتوحد . هذا « الاعتراف الذهولى » في الناسوعات ، ينسبة السهروردي الى افلاطون نفسه وأثره بين عند ميرداماد ( ١٦٣١ / ١٠٤١ ) . ويذكرس قاضي سعيد القمي ( من القرن السابع عشر ) في ايران شرحآ للاموت

---

يقصد المؤلف الى هذا المقطع من « ناسوعات » أفالوطين : « إن ربا خلوت بنفسي وخلمت بدني جانباً وصرت كأنني جوهر مجرد بلا بدن ، فأكون داخلاً في ذاتي راجعاً اليها خارجاً من سائر الاشياء ، فأكون العلم والعالم والمعلوم جميعاً ، فأرى في ذاتي من الحسن والبهاء والضياء ما أبقى له متوجباً بيها . فاعلم أنني جزء من أجزاء العالم الشريف الفاضل الالهي ، ذو حياة فعالة ». وهذا الكلام يرد تحت عنوان « كلام له يشبه ومراً في النفس الكلية ». ( الميسر الاول - في النفس ص ٢٢ ) . وقد جمع الناسوعات فرفوريوس الصوري وترجمها الى العربية عبد المسيح ابن الناعمة الحصي وأصله لاحمد بن المعتصم الفيلسوف « الكندي » . وسمى الكتاب يوم ترجم بكتاب « ارثولوجيا او القول على الربوبية » وخل على ارسطو .

ارسطو (القسم الثالث نفس المرجع) .

وقد نالت ترجمة *Liber de Pomo* [التفاحة] الفارسية وهي لأفضل الدين الكاشاني من القرن الثالث ، وتلميذ نصير الدين الطوسي ، ( وهو كتاب يظهر فيه أرسطو المحضر امام تلاميذه بدور سقراط في فيدون ) ، إقبالاً كبيراً . وينبغي ان تتوه اخيراً بكتاب منسوب الى ارسطو ايضاً ، ( كتاب في الخير الحالص<sup>(١)</sup> ) ترجمه الى اللاتينية في القرن الثاني عشر جيرار دي كريون تحت عنوان *Liber Aristotelis de expositione bonitatis purae* او *Liber de causis* في الواقع مختارات من *Elementatio theologica* للفلوفطياني أبرقلس ( طبعه ايضاً عبد الرحمن بدوي مع نصوص اخرى من كتاب *Tétralogies* وهو كتاب في الكيمياء السحرية منسوب الى افلاطون . القاهرة ١٩٥٥ ) .

وانه ليست تحيل علينا هنا التنوية بما نحمل على افلاطون وعلى بلوتايك وعلى بطليموس وفيثاغورس ، ولكننا نشير الى انهم كانوا ينابيع أدب غزيرة في الكيمياء السحرية والخصائص الطبيعية والفلك . ونحن نرى لزاماً علينا ان نحمل الى اعمال جوليوس روسكا وبول كراوس .

٢ - فالجوليوس روسكا بالذات يعود الفضل في ابطال ورد المفهوم المحدود للأشياء الذي ظلل راجحاً زمناً طويلاً . واذا كان السريان هم الوسطاء الأساسيون في الفلسفة والطب إلا انهم لم يكونوا الوسطاء الوحيدين ، ذلك ان التيار الذاهب

(١) كتاب «الخير الحض» من الكتب المنسوبة خطأ لارسطو . مؤلفه الحقيقي «ابرقلس» . راجع البحث القيم الذي عرض فيه الدكتور عبد الرحمن بدوي لآراء جميع المستشرقين الذين بحثوا في هذا الكتاب . (الافلاطونية المحدثة عند العرب ، دراسات اسلامية - ١٩ - ) . يقول الدكتور بدوي : «عرفت اوروبا اللاتينية كتاب «الخير الحض» في الربع الاخير من القرن الثاني عشر ( السادس للهجرة ) وعرفته انه لأرسطاطاليس لا لأبرقلس ولا لاي حدث يهودي او مسلم . ومنذ هذا التاريخ اصبح يدرس على انه من علم الفيزياء ارسطاطاليس . وعن طريقه دخل ابرقلس والافلاطونية المحدثة في عدم مبكر جداً التفكير الفلسفى في المصور الوسطى المسيحية ، كما حدث تماماً في التفكير الاسلامي بفضل كتاب «اولوجيا ارسطاطاليس» ( ص ٢ ) .

من الرافدين الى ايران لم يكن التيار الوحيد . فينبغي ألا ننسى الدور الذي اعبه العلماء الایرانيون قبلهم في بلاط العباسين وخصوصاً في الفلك . وكذلك فان وجود بعض المصطلحات التقنية الفارسية ( النشادر مثلاً وهي الامونياك ) يظهر أنفضلية البحث عن الوسائل بين كيمياء اليونان السحرية و كيمياء جابر بن حيان في مراكز التقاليد اليونانية المشرقة في ايران عما في سواها .

ولقد اضطلع نوبيخت الفارسي و « ما شاء الله » اليهودي بمسؤوليات مدرسة بغداد مع ابن ماسويه . و عمل ابو سهل بن نوبيخت مديرأً لمكتبة بغداد ابان خلافة هرون الرشيد و مترجماً لعدة اعمال فلكية من الفهلوية الى العربية . وهذا الفصل من الترجمات ( الفهلوية ) ( او الفارسية الوسطى ) الى العربية ذو أهمية كبيرة . (اذ ان مؤلفات طينقروس البابلي<sup>(١)</sup> و *Petius Palens* الرومي<sup>(٢)</sup> الفلكية ، كانت قد ترجمت الى ( الفهلوية ) . اما ابن المقفع فقد كان واحداً من اشهر المترجمين ، وهو فارسي ترك الزرادشتية الى الاسلام . وعند عدد كبير من العلماء الأصيلين من طبرستان وخراسان او باختصار ، من ايران الشمالية الشرقية او ما يسمى « بيران الخارجية » في آسيا الوسطى ، من يقتضي التنوية ٣٦ كعمر بن فروخان الطبراني ( صديق يحيى البرمكي ) وفضل بن سهل من سرخس في جنوب ( مرو ) و محمد بن موسى الخوارزمي اب الجبر العربي ( ويعود بجشه في الجبر الى سنة ٨٢٠ م تقريباً ) إلا انه بعيد عن ان يكون عربياً بعدها بلده - خوارزم عن مكة ، ( وخالد المروري ) وحبش المروزي ) ( نسبة الى مرو ) و ( احمد الفرغاني ) ( وكان لاتين القرون الوسطى

(١) هو تينكلوس البابلي عند ابن النديم او طينقروس . ( ص ٣٩١ ط . مصر ) وللأول كتاب « الوجوه والعدود » والثاني كتاب « المواليد على الوجوه والحدود » . وربما كانت هو نفسه « تينكلوش البابلي » الذي يذكره القسطنطيني في ص ١٠٤ من تاريخ الحكماء ، او « طينقروس » الذي يذكره في صفحة ٢١٨ . ونص القسطنطيني مأخوذ بحرفيته عن الفهرست » .

(٢) هو « فاليس الرومي » عند ابن النديم في صفحة ٣٩٠ من الفهرست ط . مصر . وهو فلكي له كتاب « المدخل الى صناعة النجوم » وكتاب « المواليد » وهو « فاليس المصري » و « آليس الرومي » عند القسطنطيني صفحة ٢٨١ من تاريخ الحكماء .

يعرفونه باسم *Alfraganus* ) لأنّه من فرغانة بأعلى ياكسارت وابو مشعر البلخي ( *Albumasur* عند اللاتين ) وكانت من باكتريان المعروفة ببلخ .

وعند ذكر بلخ تصرّك بخاطري ذكرى تلك العائلة الفارسية ( البرامكة ) التي جاءت على رأس اعمال الخلافة من سنة ٧٥٢ إلى ٨٠٤ م، مجدة لتلك الدفعمة من الفارسية . كان اسم جدهم برمه ومعناه الحسب الوراثي لكيثير كهان معبد نوبهار البوذى في بلخ ( او *nova rihâra* بالسنسكريتية ) حيث حولته الاسطورة الى معبد للنار . ولقد استمر كل الذي اخذته بلخ ( ام المدن ) من الثقافة اليونانية والبوذية والزرادشتية والمانية والمسيحية والنسطورية خلال المصوّر . ( وقد أعاد برمه بناء هاسنة ٧٢٦ عندما دمرت ) . وباختصار فقد اخذت الكيمياء السحرية والرياضيات والفلكل والتنجيم والطب وعلم المعادن ، وممّا ادب منحول كامل ، مقرأ لها في المدن المنتشرة على طريق الشرق الكبير ، الطريق السقى سبق ان اتبّعها الاسكندر .

وكما ألمّنا أعلاه ، فإن وجود عدة مصطلحات تقنية فارسية بالعربية يخبرنا على ان نبحث عن مصادرها في الاراضي الفارسية الشهابية الشرقية وفي الفترة السابقة لدخول الاسلام . من هذه المدن ، ومن وسط القرن الثامن بدأ سير الاطباء الكيماويين والفلكيين نحو مقر الحياة الروحية الجديدة الذي خلقه الاسلام . وتلك ظاهرة مفهومة . فكل هذه العلوم ( كيمياء ، فلك الى آخره ) تشكل جسمًا واحدًا مع هذه النظرة الى الكون التي لم تسع الارثوذكسيّة المسيحية الا الى تدميرها ، لأنّ الحالة في المشرق كانت مختلفة عن الحالة في الامبراطورية الرومانية ( الشرقية والغربية ) . وكلما اتجهنا نحو الشرق كلما ضفت اثر الكنيسة الكبرى . ( من هنا كان يحسن في مقابل ذلك ، لقاء النسطوريين ) . ولقد كان مصير ثقافة برمتها في الميزان ، تلك الثقافة التي يسمّيها اشتغلر « الثقافة السحرية » ثم يضيف اليها لسوء الطالع الصفة العربية ، وهي صفة لا تطابق المحتوى المراد اطلاقاً . وانه من سوء الحظ ، كما يأسف لذلك ( روسكا ) ان يتوقف أفق

علم لفتنا الكلاسيكية عند حد لفوي دون ان يميز بين ما هو مشترك بين هذه الجهة والآخرى .

وتوصلنا الملاحظة السابقة ، ونحن نتكلم عن ترجمات السريان لفلسفة اليونان والاضافة الملمية التي حملها فرس الشهال الشرقي الى ان ثمة امراً ناقصاً ولا بد من أن نضيفه اليها وهو ما نشير اليه باسم المعرفة الذوقية او الغنوصية . فشلة أمر مشترك بين الغنوصية المسيحية في اللغة اليونانية والمعرفة الذوقية والغنوصية في اليهودية والاسلام ، وبين عرفان الشيعة والاسعاعيلية . فلقد ابتدأنا الان ، وأكثر من أي وقت مضى ، بمعرفة آثار العرفان الماذوي والمسيحيي الواضحة ، في العرفان الإسلامي ؛ ويقتضي ألا نغفل استمرار العقائد ( التيوسوفية ) الحكيمية الالهية لفارس الزرادشتية القديمة ، بعد ان أدرجتها عبقرية ( السهروردي ) في بنorian الفلسفة الاشرائية ( انظر ترجمته في الفصل السابع من هذا الكتاب ) رسخت ولم تعد تغيب حتى أيامنا هذه .

يسمح لنا ، كل هذا ، بأن نتبرّص بوقف الفلسفة الاسلامية من خلال نور جديد . وفي الواقع فلو ان الاسلام لم يكن سوى الدين الشرعي ، دين الشريعة ، لما وجد الفلاسفة مكانهم فيه ، ولو جدوا أنفسهم امام باب مشتبه ، وعلى كل فائز لم يتوانوا في اثبات ذلك طيلة قرون طويلة خلال الصعوبات التي واجهتهم مع الفقهاء . ومن جهة ثانية فإذا اعتبرنا ان الاسلام المتكامل ليس الدين الشرعي الظاهر البسيط ، وإنما ذلك الكشف والدخول والظهور الحقيقة المستوره او الباطن ، اذن لأخذت الفلسفة والفيلسوف معنى آخر تماماً . وعلى كل قليلاً ما نظر اليه من خلال هذا الوجه . ومع هذا فإن التعريف المطابق لدور الفلسفة يجب ان يؤخذ من تأويل حديث « القبر » الشهير كما يرد عند الشيعة الاسعاعيلية اصحاب العرفان الاصيلين في الاسلام . الفلسفة هنا هي القبر الذي يجب ان يوت فيه الاهوت ليبعث من معرفة ذوقية غنوصية ، في عرفان .

ولكي تعرف الشروط التي سمحت للغنوصية بالاستمرار في الاسلام ، فلا بد من ان تعود لما أشرنا اليه من غياب ظاهرة الكنيسة ومنشآت اخرى مثل

الجامع، كما اشرنا لذلك في فقرة سابقة، وأنت تجد لدى هؤلاء العرفانيين ظاهرة أخرى هي ظاهرة الامانة «لرجال الله»، للامامة الهاشمية. ولهذا فإنه يجب أن يمثل هنا أولاً، وللمرة الاولى في ترسيمه تاريخ الفلسفة الاسلامية مبحث عن هذه الفلسفة النبوية التي هي الصورة الاصلية والثمرة الآنية للوجдан الاسلامي.

وبحث مثل هذا لا يمكن تجزئته . واذن فإننا نعطي هنا محاولة اجمالية في التشيع في شكليه الاساسين . ونحن لا يمكننا ان نسأل خيراً من المفكرين الشيعة ( حيدر آملي - ميرداماد - ملا صدرا السنج ... ) توضيحاً لمقالات الأئمة المعصومين العقائدية ، اذا لا بد لبحثنا من تجسيد العناصر التي تمت من القرن الاول حتى التاسع الهجري ونحن لا نقصد من هذا إلا تعميق المسألة الجوهرية التي طرحتها منذ البداية .

الفصل الثاني

٣

و الفلسفة النبوية

ملاحظات أولية

اعلَى الدلالات التي بحثناها سابقاً ، وهي المتعلقة بتأویل القرآن باعتباره منبعاً للتأمل الفلسفـي ، قد أوحـت سلفـاً بأنه يـكون غير سليم ان نعمـد بـترسـيمـة الحياة الروحـية ، وحيـاة التـأـمل الفلـسـفي في الـاسـلام الى الـفـلاـسـفة المـتهـلـيـنـ (أـو الـآـخـذـينـ بالـهـلـيـنـةـ) واـلـى لـاهـوتـيـ الـكـلـامـ السـنـةـ والـصـوـفـيـةـ . وقد كان من الملاحظ في المباحث العامة المتعلقة بالفلسـفة الـاسـلامـيـةـ ، ان الدور والأـهمـيـةـ القـاطـعـةـ التي كانت لـالـفـكـرـ الشـيـعـيـ في اـرـتقـاءـ الفـكـرـ الفلـسـفيـ في الـاسـلامـ ، لم تـؤـخذـ بـعينـ الـاعتـبارـ اـطـلاقـاـ . لا بل كان بين صفوف المستشرقـينـ حـيـاناـ لهاـبـعـضـ التـكـتمـ وـالمـيلـ الذي يصلـ الىـ حدـ العـداءـ ؛ وـمـ فيـ ذـلـكـ عـلـىـ وـفـاقـ معـ الجـهـالـةـ التي كانـ يـعـلمـ الـاسـلامـ السـنـةـ بـهـ بعضـ مـسـائـلـ التـشـيـعـ الـحـقـيقـيـةـ . ولـيـسـ فيـ اـمـكـانـاـنـاـ الـآنـ ، إـثـارـةـ كـلـ الصـعـوبـاتـ التي تـحـولـ دونـ وـصـولـ النـصـوصـ الـبـيـناـ . فـانـ نـشـرـ بـعـضـ الـمـصـنـفـاتـ الـاسـمـاعـيـلـيـةـ الـكـبـارـ لمـ يـبدأـ بـإـلـاـ مـنـذـ ثـلـاثـيـنـ سـنـةـ ، وـقـدـ ضـاعـفتـ الـمـطـبـعـةـ الـايـرانـيـةـ منـ طـبـاعـةـ الـمـتـونـ الشـيـعـيـةـ الـاثـيـ عشرـيـةـ الـكـبـرىـ . وـمـثـلـ هـذـهـ الـوـضـعـةـ تـسـتـدـعـيـ بـعـضـ الـمـلـاحـظـاتـ الـأـولـىـ .

<sup>١٠</sup>) بالنظر لانعدام تناول دراسة لاهوت وفلسفة الشيعة من خلال

المتون الكبدي التي تقد من السن التي تركها الأئمة ، الى الشروحات التي أعطيت خلال القرون التي تلت ، فقد اكتفي بتفسيرات سياسية واجتماعية لا تتصل بغير التاريخ الخارجي وقد تنتهي الى تحريف ، واستنتاج ظاهرة، التشيع الدينية استناداً تعليلاً من امر آخر ، أي أنها وباختصار ، تحيلها الى امر آخر . والحال هو انه لو جمعت كل الظروف الخارجية التي تزيد ، لما أعطت لا يجمعها ولا بمحاصل ضربها ، هذه الظاهرة الدينية الرئيسية . فشأنها شأن ادراك اللوت او الصوت ، فلا يمكن تبديلها ولا الرجوع بها لأمر آخر . وينظر التفسير الأول والاخير للتشيع هو الوجدان الشيعي نفسه، بشعوره وادراكه للعالم، وهو يتكون أساساً بحسب ما تظهره لنا النصوص التي ترجع الى الأئمة أنفسهم، من ارادة الوصول الى المعنى الحقيقي للوحي الاهي . ذلك ان حقيقة الوجود الانساني نفسه ، مصادره ومصائره ، ترتبط في آخر الأمر بحقيقة معنى الوحي الاهي هذه. فاذا كانت مسألة الفهم هذه مطروحة منذ بداية الاسلام ، كان هذا بالذات هو الواقع الروحي الشيعي وكانت القضية هنا هي ان نستخلص خطوط التأمل الفلسفية ، أي نتاج الوجدان الدينى الشيعي .

٢ ) الاسلام دين نبوى ؟ ولقد كنا ذكرنا في الصفحات السابقة بخصوص « اهل الكتاب » وبظاهرة الكتاب المقدس . فالتفكير موجه أساساً وقبل كل شيء الى الله الذي يتكتشف في هذا الكتاب بالرسالة التي يليمها الملائكة على النبي الذي يتلقاها؛ نعني رسالة وحدة وتعالى هذا الله ( التوحيد ) ؛ وهي مسألة ثبتت الفلسفية والتصوفون امامها ثباتاً كان يبلغ بهم الى حد الدوار . اما الفكر فكان موجهاً من ناحية اخرى نحو الشخص الذي يتلقى ويبلغ هذه الرسالة ، أو باختصار، انه موجه نحو الشروط التي يفترضها هذا التقلي . وكل تأمل حول هذه المطبيات يصل الى الاهوت ، الى علم النبوة ، الى علم الانسان ( انثروبولوجيا ) ، والى المعرفان [ غنوصية ] ولا مقابل لهؤلاء في أي مكان آخر اطلاقاً. انه ليقيني ان الاستعمال التصوري الذي قدمته ترجات الفلسفية اليونانية للغربية قد أثرت على المساحة التي اخذها هذا التأمل . ولكن القضية هنا ظاهرة جزئية ، ذلك

ان ينابيع اللسان العربي توسيع في مسائل لا يتوقعها النص اليوناني . هذا ويجيب  
ألا ننسى ان بعضاً من كبريات مؤلفات الاسماعيليين ، كمؤلفات أبي يعقوب  
السجستاني مثلًا متقدمة على مؤلفات ابن سينا . فكل جدلية التوحيد  
والحقيقة السلبية المزدوجة والمسائل المتعلقة بعلم النبوة ناجمة من معطيات خاصة  
لا مقابل ولا مثال يومني لها . وبالاضافة الى ذلك فإننا لا نزال نعلم ان علم النبوة ،  
ونظرية المعرفة النبوية تتوج غنوصية كبار الفلاسفة الآخرين بالهلينية من أمثال  
الفارابي وابن سينا .

٣) ولقد غذى الفكر الشيعي ، ومنذ البداية ، الفلسفة ذات النموذج  
النبي وأعني به النموذج الذي يتعلق بالدين النبي . والفلسفة النبوية تلح بدورها  
على فكر لا يسوّر نفسه لا بالماضي التاريخي ، ولا بالحرف الذي يثبت التعليم  
تحت أشكال العقائد ، ولا بالافق الذي يحد ينابيع وقوانين المنطق العقلاني .  
وان الفكر الشيعي موجه بفكرة الانتظار ، لكن ليس انتظار الوحي بشرعية  
جديدة ، وإنما بالظهور التام لكل المعانى المستور ، او المعانى الروحانية  
للإيحادات الألهية . وانتظار ظهور الإمام الغائب ( إمام هذا الزمان ، المستور  
حالياً كما تقول الشيعة الاثني عشرية ) ، غوّج قريب من هذا الانتظار . فبعد دور  
النبوة التي أُفاقت ، يلي دور آخر هو دور الولاية الذي يكون ظهور الإمام خاتمة  
له . فالفلسفة النبوية هي إذن أساساً علم معاً .

نستطيع ان نعيّن خطوط القوى في الفكر الشيعي تحت هاتين الاشارتين  
التاليتين . ١ - الباطن . ٢ - الولاية التي سيظهر معناها هنا فيما بعد .

٤) ولا بد من ان نأخذ كل نتائج هذا الخيار الاصلي القاطع الذي أشرنا  
إليه امام هذه المضلة<sup>(١)</sup> : فهل يمكن ان نوقف الدين الإسلامي على التفسير  
الفقهي الشرعي ، أي هل يمكن ان نوقفه على الشريعة والظاهر ؟ وحيثما كان

(١) او «الابلاس» كما يوردها الشيخ العلائي في المرجع مقابلًا لكلمة *Dilemme* ص ٢٧  
تم يستبدلها في صفحة ٦ باحراج وفي صفحة ٦٥ يثبت لها كلمة «الكسر» التي كان يستعملها  
مناخقة الباطنية .

الجواب بالإيجاب لم يعد ثمة مجال للكلام عن فلسفة فيه ، ام ان هذا الظاهر ، هذا الامر الخارجي الذي يدعون انه يكتفي بنفسه في تنظيم الحياة العملية ليس سوى غلاف لأمر آخر ، ليس سوى غلاف لباطن ولشيء داخلي ؟ فاذا قلنا نعم بات كل معنى السلوك العملي متغيراً ، ذلك ان نص الدين الوصعي ، نص الشريعة ، لا معنى له إلا في الحقيقة ، أي في الواقع الروحي الذي هو المعنى الباطن للوحي الاهي . وال الحال هو ان هذا المعنى الباطن ليس بالشيء الذي يمكن بنائه بواسطة المنطق ، وبالقياسات الكبرى ، او بالجدل الدفاعي كافي « علم الكلام » ، وذلك لأنهم لا يرفضون الرموز ولا يمكن تبليغ المعنى المستور إلا بواسطة علم هو إرث روحي « علم إرثي » . وهذا الإرث الروحي هو ما تثله الجموعة الضخمة من تعاليم أئمة الشيعة بصفتهم ورثة الأنبياء ( وهي تشكل ستة وعشرين مجلداً في اربعة عشر حججاً من طبعة المجلس ) . وعندما يستعمل الشيعة مصطلح سنة فان شأنهم في هذا الاستعمال مختلف عن شأن أهل السنة فيه ، اذ انه من المفهوم عند الفريق الاول ان هذه السنة تحتوي على تعاليم الانتماء بتاتها .  
 وكان كل إمام ، الواحد تلو الآخر ، وكل بدوره ، فيما على الكتاب وعلى القرآن ، يفسره ويبلغ تلاميذه المعنى الباطن للوحي . وهذا التعليم هو ينبوع الباطنية في الاسلام . ولدينا أنه لا يستقيم البحث في الباطنية مع غض النظر عن التشيع ، وإنها لمفارقة لها مثيلها في الاسلام ، وفي الاسلام السني بالطبع ، ولكن لعل المسؤولية الاولى ، تقع على عاتق الأقلية الشيعية من الذين تجاهلوا ، او اهملوا التعاليم الباطنية للأئمة مبررين ذلك بمحاولة جعل التشيع مذهباً خامساً يقف الى جانب المذاهب الفقهية الكبرى الأربع من مذاهب اهل السنة ، ولو أدى ذلك الى جذع التشيع ذاته . ثمة وجہ من اروع وجوه التشيع ، نجده كامناً في تلك المعركة التي قادها اولئك الذين اضطروا ، على كر الايام ، بالحفظ على كلية التشيع وقاومه ، من امثال حيدر آملي و ملا صدرا الشيرازي و جماعة المدرسة ( الشیخیة ) والعديد من اجلاء شیوخ هذه الايام تساعدهم في ذلك تعاليم الأئمة نفسها .

١٥ ان دور النبوة مقلل ، وقد كان محمد « خاتم الأنبياء » وآخر اولئك الذين جاءوا للإنسانية بشرعية جديدة ( كأدم ونوح وإبراهيم وموسى وعيسى ) . أما عند الشيعة فقد كان أجمل النبوة النهائي موعداً لابتداء دور جديد هو دور الولاية أو « الامامة » . وبتعبير آخر يمكن القول ان لعلم النبوة متم ضروري هو علم الامامة ؟ وهذا ، بدوره ، له تعبير مباشر هو « الولاية » . أما كلمة « الولاية » هذه ، فمن العسير علينا ان نجد لها تعريفاً واحداً ( بالفرنسية ) ينمّ عن بجمل ما تحتويه ، فهي تظهر بوفرة ، ومنذ البداية ، في تعاليم الأئمة أنفسهم ، اذ غالباً ما يتعدد في النصوص الشيعية « ان الولاية هي باطن النبوة ». في الواقع ان هذه الكلمة تعني « الصدقة ، والحماية » ؟ فأولياء الله ( « دوستان خدا » ، كما يقال بالفارسية ) هم « أصدقاء الله » و « أحباب الله » ؟ بل ان الأنبياء والأئمة ، هم بالمعنى الدقيق للكلمة ، نخبة الإنسانية أي النخبة التي يكشف لها الإمام الاهي عن اسرار الاوهة . وهذه « الصدقة » التي يختصهم بها الله ، تؤهلهم لأن يكونوا « هداة » روحين للإنسانية جماء . وهم بهذه يهدون من يستجيب لهم من شم ، في ولائهم . ففكرة الولاية توحى اذن ، وبشكل أساسي ، بالتوجيه التعليمي للإمام ، الذي يتخذ سمة المعرفة بأسرار العقيدة ؟ وهي تتضمن ، على حد سواء ، فكرة المحبة وفكرة المعرفة ، تلك المعرفة التي هي بذاتها معرفة منجية<sup>(١)</sup> . ومن هذه الوجهة بالذات يكون المذهب الشيعي هو المذهب الغنوسي الحق في الإسلام .

ان دور « الولاية » اذن هو دور الإمام يعقب النبي ، تعني دوره الماطن يعقب الظاهر ، والحقيقة تتلو الشريعة . ولستنا هنا في معرض الكلام عن معلم عقائدي ( اذ ان الإمام عند الشيعة الثاني عشرية غائب حالياً ) بل انه لن

(١) هذه الصفة ترجمة لما ورد في المتن الفرنسي بـ *Salutifique* ، وـ *Salutare* تعني باللاتينية « خلص » و « نجي » فهي معرفة خلصية او منجية .

الافضل ان نتكلّم عن تزامن الشريعة والحقيقة ، عوضاً عن الكلام على تعاقبها ، ذلك ان هذه الاختيارات ستضاف من الان فصاعداً على الاولى ؛ اذ ان نشوء الفرق بين فروع التشيع سيكون ناجماً عن هذه القضية بالذات . وبقدر ما نمحظ التوازن بين الشريعة والحقيقة ، بين النبوة والامامة ، دون ان نفصل ما بين الظاهر والباطن يتكون لدينا التشيع الائتلافي ، والى حد ما ، التشيع الاسماعيلي الفاطمي . اما اذا طفى الباطن على الظاهر الى حد تعطيله ، وتقدمت الامامة على النبوة فتحن ازاء اسماعيلية الاموت المتغيرة . واذا كان الاخذ بالباطن دون الظاهر ، مع كل ما ينشأ عن هذا الأمر ، هو ما نادى به الغلاة من الشيعة فان الاخذ بالظاهر دون الباطن هو جذم وانتقاد للإسلام ككل ، وأخذ بحرفيّة النص التي تلقى بما تركه النبي للائمة من إرث (روحي ) ، ذلك الإرث الذي هو الباطن .

وهكذا فان الباطن ، باعتباره محظوظ المعرفة ، والولاية ، باعتبارها مجسدة لنموذج من الروحانية تصدر عنه هذه المعرفة كسلسلة بدائية ، يترافقان في معيطيان في التشيع الفنوص الاسلامي وهو ما سُمي بالفارسية « عرفان شيعي » ، أي الفنوصية او الحكمة الاهمية الشيعية . وعنة مقارنات يمكن ان نقيمه بين هذه الالفاظ : فمثل الظاهر بالنسبة للباطن كمثل الشريعة بالنسبة للحقيقة او كمثل النبوة بالنسبة للولاية . ولقد طالما ترجمت كلمة « ولاية » في الغرب بـ « قيادة » و الكلمة « ولی » بـ « قدیس » . هذان المصطلحان لها معنى كنسی واضح عند الغربيين ، وليس ثمة من داع لتنوير حول هذه الالفاظ جوأ من الالتباس أو ان تخفي ما هو اصيل هنا او ثم ؟ بل خير لنا ان نتكلّم ، كما قد عرضنا منذ حين ، عن دور الولاية على انه دور التعليم الروحاني ، وعن أولياء الله على انهم أصدقاء الله او رجاله . فما من تاريخ للفلسفة الاسلامية يستطيع ، بعد الان ، ان يمر مر الكرام على هذه الامور ؛ ذلك انها امور لم يبحثها علم الكلام السني في بدايته ( انظر الفصل الثالث ) فهي تتجاوز حدود امكاناته ، كما انها لم تأت من منهاج الفلسفة اليونانية . وفي مقابل ذلك هناك نصوص كثيرة تعود الى الائمة وتوحي

بعض المقارب واللقاء مع الفتوحية القديمة . ونحن اذا اخذنا تفريح قضايا علم النبوة وعلم الامامة منذ بدايتها لا ندهش اذا وجدناها عند الفلاسفة ؟ ولا ندعى ، على الاختصار ، الفصل بينها وبين فكرتها الفلسفية بحججة ان هذه القضايا لا تدخل في منهج جماعتنا .

٦ ) هذا وان تطور الدراسات الاسماعيلية والبحوث الاخيرة عن « حيدر آملي » ، وهو لا هوقي شيعي متصرف ( من القرن الثامن الهجري ، الرابع عشر للميلاد ) تقدمنا الى طرح مسألة العلاقات بين التشيع والتتصوف بطريقة جديدة ؟ وهي مسألة ذات اهمية ، لأنها تتطلب نظرية اجمالية في الروحانية الاسلامية . فالتصوف ، بمحضر المعنى ، ان هو الا جهد لاستبطان الروحي القرآني ، وقطيعة مع الدين الشرعي الحض ، وعيش لتجربة النبي الحميدة كما حدثت ليلة المراجع ؛ انه اختبار لظروف التوحيد وأوضاعه ، وتجربة تجعلنا نفهم كيف ان الله بالذات يستطيع ، وحده ، ان يدلي ، على لسان أمينه ، بسر وحدانيته . ويبدو ان التتصوف والتشيع ، باعتبار ان في كلتيها تجاوزاً للتفسير الفقهي الحض للشريعة ، وصعوداً ينطلق من الباطن ، هما تعبيران عن أمر واحد . ولقد وُجد في الواقع صوفيون شيعة منذ البداية ؛ اذ ظهر بين جماعة الكوفة شيعي اسمه « عبدك » كان اول من حل اسم صوفي . الا أننا نجد في مقالات بعض الآئمة استنكاراً للصوفية شديداً .

لنسائل والحاله هذه عما عساه قد حدث . ان وضع « الفتوح » الشيعي ، باعتباره علماً نظرياً ، في مقابل التجربة الصوفية عند المتصوفين ، هو أمر لا يؤدي الى نتيجة فعالة . ففكرة الولاية التي اطلقها الآئمة أنفسهم تدحض هذه المعارضة . ومع هذا فقد افلح البعض بفرض هذا الاستعمال العملي للاسم وللشيء دون الرجوع الى الاصول . بل ان لدينا المزيد . فها من مسألة من مسائل الباطنية في الاسلام الا وقد أشار اليها آئمه الشيعة او مهدوا لها ( سواء ببحث او بدرس او بوعظة ) . ومن هذه الناحية بالذات ، يمكنك ان تقرأ صفحات عديدة من مؤلفات ابن عربي فتحسب ان كاتبها مؤلف شيعي . الا ان هذا ، بالحقيقة ،

لا يمنع ان يكون مفهوم الولاية ، عند صاحبنا ، منفصلاً عن اصوله ومقوماته ، بالرغم من انه قد علّم هذا المفهوم وتحدث عنه . وتلك مسألة بحثها وتمتنق في شرحها واحد من اشهر تلاميذ ابن عربي الشعيبين هو حيدر آملي (القرن الثامن للهجرة ، الرابع عشر للميلاد ) .

قد يكون من العسير علينا ، ولدة طويلة ايضاً ( نظراً لكثرتها ما فقد من هذه النصوص ) ان نعلم حق العلم « ما عساه قد حدث » . ولقد تتبّه « تور اندربيا » الى ان علم النبوة في الحكمة الاليمية الصوفية يبدو كتحويل لشخصية النبي بالذات : وتلك مسائل أسسها علم الامامة ولكنها حذفت مع كل ما من شأنه ان يسيء الى الشعور السنّي ( راجع أ. ٣ و ٤ ) . ففكرة الشخص الذي هو القطب ، وقطب الاقطاب ، عند الصوفية ، وكذلك فكرة الولاية ، لا يمكن ان تتذكر ما لها من اصل شيعي . ولا يمكن تفسير تلك المفهومات التي اخذت بها الاسعاعيليون ( الخرقة او العبادة ) عن الصوفيين بعد سقوط « الموت » ( كما حدث قبلها لاسعاعيلي سوريا ) الا بافتراض علاقة جذرية بين هؤلاء واولئك .  
فإذا لاحظنا إقصاء التشيع الأصيل من التصوف السنّي ، فهل من الضروري ان نستقصي اسباب استئثار الأئمة الشيعة لهذا التصوف ؟ بل انه ، من جهة اخرى ، لم تفقد ابداً خيوط التصوف الشيعي وآثاره ؟ حق انه يمكننا ان نتحدث عن مذهب بعينه في التصوف يعتبر انه هو التشيع الحقيقي وذلك منذ ايام سعد الدين الحموي في القرن الثامن حتى ايامنا هذه في ايران . ولكننا نرى ، في الآن نفسه ، ان ثمة معالم تتوضّح وتتطور عند بعض الرجال الروحيين من الشيعة الذين ينادون بضرر من « القرآن » يستعمل تعبيرات الصوفية وألفاظهم التقنية ايها ، في حين ان هؤلاء الرجال لا ينتهيون الى طريقة صوفية ولا الى تكثيّة صوفية . تلك هي حالة واحد مثل حيدر آملي او مير داماد او « املا صدرا الشيرازي » ، وكثيرين آخرين ، حتى المدرسة « الشيعية » بتكاملها . وما هذا كله الا نتاج من الروحانية يتتطور منذ « إشراق » السهروردي مطابقاً للروحانية الداخلية وللتربية الفلسفية الصارمة .

اما مأخذ الشيعة على الصوفية فتناول ، تارة ، تنظيم الطريقة ودور الشيخ فيها ، بما في ذلك من تطاول على دور الامام الغائب ، وتطوراً ، تلك الالادرية الورعه التي تحضن على الجهل الكسول كما تشجع الانحلال الأخلاقي . الخ ... وما كان هؤلاء الروحانيون ، وهم حماة « الفتوحية » الشيعية ، يتعرضون ، بدورهم ، لمجاهات فقهاء الشرع الذين يريدون ان يحملوا من اللاهوت مسائل فقهية ، فلقد بات ما علمنا الآن ان تتلمس تعقيد الموقف . هذا الموقف لا بد من الاشارة اليه منذ الآن ، على ان نعود الى بحثه بنوع خاص في الجزء الثالث من كتابنا . فالحملة الروحية التي قادتها الأقلية الشيعية ، تساعدها جماعة متفرقة من الصوفية والفلسفه ، من اجل اسلام روحاني ، ضد ديانة الفقهاء واهل النص ، إن هي إلا سمة ثابتة يتمس بها كل تاريخ الفلسفة الاسلامية . والمدف من هذا كله هو حماية الروحاني من كل مخاطر التطبع الاجتماعي .

٧) والآن ، ان اضطرارنا للعرض مراحل هذه المعركة وتأويلها في بعض صفحات ، لما يضطرنا الى ايجاز شديد الكثافة . فلتذكر ان كلمة « تشيع » (من « شيعة » وهي مجموع التابعين او المشائين ) تعني مجموعة تألفت على فكرة الامامة في شخص علي بن أبي طالب (ابن عم النبي وصهره لابنته فاطمة ) وفي خلفائه من بعده ، كمفتيح للدور الولاية الذي يسلی دور النبوة ؟ (والتشيع هو دین ایران الرسمي منذ خمسة قرون ) . وكلمة « إمام » يقصد بها ذلك الذي يقف او يسير في القيادة . انه « القائد » ، وهي تعني « عامة » الشخص الذي « يقود » حركات الصلوة ، في المسجد . وقد تستعمل في كثير من الحالات للدلالة على رئيس مدرسة ما ( افلاطون ، مثلاً ، هو « إمام » الفلسفه ) . ولكن هذا المصطلح لا ينطبق من وجہ النظر الشيعية إلا على افراد اهل بيت النبي المعصومين ؛ وهم عند الشيعة الاثني عشرية ، المعصومون الأربع عشر ، تعني النبي وابنته فاطمه والأئمه الاثني عشر ( راجع : أ . ٤ ) .

ولن نستطيع ان نشير هنا الا الى عقائد فرقتين من فرق الشيعة الرئيسية : الشيعة الاثنا عشرية ، او الامامية ، والشيعة السبعية او الاسهاعية . والمدد

(سبعة او اثنا عشر) يعبر عن رمزية مقصودة . فبینا يرمز علم الامامة الاثني عشرية للسماء بنجومها وأبراجها الاثني عشر ( وللنابع الاثني عشر السی فجرها موسى من الصخرة بضربة عصاه ) يرمز علم الامامة السبعية الاسماعيلية الى السماوات السبع السيارة ونجومها المتحركة ؟ واذن فهي تعبير عن نسق ثابت . فكل من الانبياء الستة الكبار له اثنا عشر اماماً يشابه بعضهم بعضاً ( راجع أ ٥ ) . اما « العرفان » الاسماعيلي فيحمل من المددة « ١٢ » عدد حجج الامام . وعند الشيعة الاثني عشرية ان ( عالم الابداع الاثني عشرى ) قد انتهى الان . فأخيرهم ، كان وسيبقى الامام الثاني عشر ، « صاحب الزمان » . انه الامام القائل عن الحواس المائل في القلب ، الحاضر في الماضي وفي المستقبل . وسنرى ان فكرة الامام المستور تعبير بابداع عن دين - الهدى او الشخص - المرف - الامانة .

فتحى الامام السادس جعفر الصادق ( ١٤٨ هـ - ٧٦٥ م ) يحمل الشيعة ، الاماميون والاسماعيليون ، على السواء ذات السلالة او الخط من الأئمة . وعلى كل فان كبرى قضايا العرفان الشيعي ، قد تكونت وبشكل رئيسي ، حول تعاليم الأئمة الرابع والخامس والسادس وهم علي زين العبادين ٩٥ هـ - ٧١٤ م - محمد الباقر ١١٥ هـ - ٧٣٣ م - وجعفر الصادق ١٤٥ هـ - ٧٦٥ م - مضافاً اليها بالطبع ما روی عن الامام الاول . فدراسة مصادر التشيع لا يمكن ان تبعد بين هاتين الفرتين الواحدة عن الاخرى . وانما يعود سبب انقسامهم الى وفاة الامام اسماعيل المبكرة وكان والده جعفر الصادق قد لاه الامامة . فاما اشیاع اسماعيل والمتحمسون من الملتدين حوله كانوا ينزعون الى التشديد على ما سمي بالتشيع المتطرف فالتفوا حول ابنه محمد بن اسماعيل من بعده . أما الآخرون فقد التفوا بال مقابل حول الامام الجديد الذي عينه جعفر ونعني به الامام موسى الكاظم اخو اسماعيل ، كامام سادس وظلوا يتلقون بالطاعة من امام الى امام حتى الامام الثاني عشر محمد المهدي ابن الامام حسن العسكري والذي اختفى بشكل سري في اليوم الذي توفي فيه والده الشاب ( انظر أ ٧ ) وهؤلاء هم الشيعة الاثنا عشرية .

## أ - التشيع الاثنا عشرى

### ١ - حقبة ومناهله

ليس ثمة مجال لاقامة نوع من التوافق الزمني بين المؤلفات التي تروي حكاية الفكر الشيعي وتطوره في فرعه الاساسين: الامامية الاثنا عشرية والاسعاعية السبعية ؟ فالساعة لم تحن بعد لذلك ، نظراً لحالة البحوث الراهنة . فيينا عرفت الاسعاعية ، مع عبد الله المدبي ( ٢٩٦ - ٩٠٩ م ) مؤسس السلالة الفاطمية في مصر ، ومنذ مطلع القرن العاشر للميلاد ( الرابع للهجرة ) انتصاراً من أكبر انتصاراتها الدينوية التي يمكن ان تكون له تنتائج الحاسمة بالنسبة لعيمىدة روحية ، كان التشيع الاثنا عشرى ، باعتباره أقلية دينية ، يرتكب صاعب وبتقديرات واضطهادات كانت تلاحمه من قرن الى قرن ، حتى جيء ، الصفوين الى الحكم في ايران ، في القرن السادس عشر . ولكن هذه الأقلية استمرت في الوجود بسبب ايمانها الشديد بأن تكون الممثلة الحقيقة للإسلام الحق ، والامينة على تعاليم الأئمة الاولى « مستودعو سر رسول الله » . وتشكل تعاليم هؤلاء الأئمة بكمالها ، « مدونة » غنية ظلّ الفكر الشيعي يعرف منها من قرن الى قرن ، وينظر اليها على انها الفكر المفتوح للديانة النبوية نفسها لا على انها ثمرة عامل اضافي خارجي . من هنا أهمية وضع هذه « المدونة » في مكانة مرمرة في محل ما يسمى بـ « الفلسفة الإسلامية » . وهذا ما يجعلنا ندرك السبب الذي جعل العديد من اجيال فقهاء الشيعة ينصرفون الى جمع ما تركه الأئمة من تراث وأقوال ، ويشكّلونه في مجموعة او « مدونة » ، ويحدّدون القواعد التي تكفل

صحة اسناد هذه الاقوال للائمة .

يمكنا ان نميز ، في هذا المجال ، بين حقب اربع :

١ ) الحقبة الاولى وهي حقبة الائمه المعصومين وتلامذتهم وبطانتهم ، الذين ترى العديد منهم كـ «هشام بن الحكم» مثلاً ، وهو شيعي شديد الكلف بالأمام السادس جعفر ، يجمعون تعاليم الائمه في تصانيف ومؤلفات ، وهذا بالطبع عدا عن مؤلفاتهم الشخصية . وتستمر هذه الحقبة حتى تاريخ غيبة الامام الثاني عشر الكبير ( ٣٢٩ هـ - ٩٤٠ م ) . وهذا التاريخ هو في نفس الوقت تاريخ وفاة نائبه «علي الصimirي» الذي تلقى من الامام نفسه امراً بأن لا يعين خلفاً له . وفي هذه السنة نفسها توفي الفقيه الكبير محمد بن يعقوب الكليني الذي جاء بغداد من الري ، قرب طهران ، حيث عمل خلال عشرين سنة على استقصاء آلاف الاخبار والاحاديث التي تشكل اقدم «مدونة» شيعية منهجية ( طبعة طهران ١٩٥٥ في ثانية مجلدات ) وثمة عدد كبير من الاسماء التي يمكن ذكرها هنا كأبي جعفر القمي ( ٢٩٠ هـ - ٩٠٣ م ) وهو من بطانة الامام الحادي عشر الحسن العسكري .

٢ ) وتمتد الحقبة الثانية من تاريخ الغيبة الكبير للامام الثاني عشر حتى نصير الدين الطوسي ( ٦٧٢ هـ - ١٢٧٣ م ) ، وهو فيلسوف وفقيه شيعي ورياضي وفلكي عاش في زمن الغزوة المغولية الاولى . وتتسم هذه الحقبة وبشكل رئيسي ، باعداد كبيرة من السنن الشيعية الاثني عشرية . ويعود الفضل في ذلك الى ابن بابويه ( او الشیخ الصدوق كما كان يدعى ) وهو من «قُم» ، وأحد كبار فقهاء الشيعة في هذه الحقبة ومؤلف لا كثر من ثلاثة مؤلف ، كما يعود الفضل الى الشیخ المفید ( ٤١٣ هـ - ١٠٢٢ م ) وهو مؤلف وافر الانتاج ايضاً ؛ والى محمد بن حسن الطوسي ( ٤٦٠ هـ - ١٠٦٧ م ) وقطب الدين سعيد الرواندي ( ٥٧٣ هـ - ١١٧٧ م ) . وهذه الحقبة ايضاً هي حقبة الأخوين السيد الشريف الرضي ( ٤٠٦ هـ - ١٠١٥ م ) والسيد الشريف المرتضى علم

المدى (٤٣٦-١٠٤٤ م) وهو من سلالة الامام السابع موسى الكاظم  
ومن تلامذة الشيخ المفيد . ولكل المؤلفين أبحاث امامية عدّة . اما الاول فقد  
ُعرف بنوع خاص على انه جامع نهج البلاغة . وفي هذه الحقبة كذلك عاش  
فضل الطبرسي ( المتوفي عام ٥٤٨-١١٥٢ م او عام ٥٥٢-١١٥٧ م )  
صاحب التفسير الشيعي الشهير ؟ و ابن شهر آشوب ( ٥٨٨-١١٩٢ م )  
ويحيى بن البطريق ( ٦٠٠-١٢٠٤ م ) والسيد رضي الدين علي بن  
طاووس ( ٦٤٤-١٢٦٦ م ) وكلهم وضعوا مؤلفات تبحث في الامامة ؟  
وثمة أسماء كثيرة بين الأسماء التي ظهرت في هذه الحقبة وكلها تستحق ان نشير  
إليها . هذا ، ومن جهة اخرى ، شهدت هذه الحقبة نشوء أبحاث اسلامية عديدة  
متناصقة ( انظر ب ، فیا یلی ) كما شهدت اعمال الفلسفة الاخذین بالهلنیتیة  
[ المشائین فی مقابل الشارقین ] من الكلندي حتى السهوردي  
( ٥٨٧-١١٩١ م ) . وبآثار نصیر الدین الطوسي تنتهي الفلسفة الشیعیة  
من مرحلة التکون التي ابتدأت خطواتها التنسیقیة مع أبي اسحق النویختی  
( حوالي سنة ٣٥٠-٩٦١ م ) في كتاب ، سیقوم بشرحه بالتفصیل فیما بعد ،  
تملیئ نصیر الدین الطوسي [ فی الفلسفة واستاذه في الفقه ] العلامة الخلیلی  
( ٧٣٦-١٣٢٦ م ) . ان بعض هذه التواریخ تتجاوز وفاة ابن رشد  
والستة ١١٩٨ م ، وهي السنة التي أثبناها حداً للقسم الاول من دراستنا  
هذه . ومع ذلك فان هذه البيانات تکل الترسیمة الاجمالیة السیی لا تستطيع  
تجزأتها .

٣) أما الحقبة الثالثة فتتمتد ابتداء من نصیر الدین الطوسي حتى النهاية  
الصفوية في ایران ، وهي المدرسة التي شاهدت نشوء مدرسة اصفهان مع  
المیر داماد ( ١٠٤١ - ١٦٣١ م ) وتلاميذه . فهذه الحقبة خصبة جداً  
حتى انها هيأت بذلك لتلك النهاية ؟ فقد استمرت فيها مدرسة نصیر الدین  
الطوسي وكبار الاسماء الاخري أمثال العلامة الخلقي وافضل الكاشاني  
من جهة ؟ بينما حدث من جهة ثانية تقارب عجيب : فترى ابن عربي

( ٦٣٨ - ١٢٤٠ م ) ياجر من الاندلس الى المشرق، من ناحية ، وترى تلاميذ «نجم كبرى » من ناحية اخرى ، يعودون من آسيا الوسطى تحت تأثير الدفعة المغولية ، الى ايران والاناضول ، فتستقيم من جراء القاء هاتين المدرستين نهضة كبرى في الميتافيزيقا الصوفية . فقد كان سعد الدين حويّة او الحموي ( ٦٥٠ - ١٢٥٢ م ) تلميذ نجم كبرى ومن أتباع مدرسة ابن عربي، ابرز وجه صوفي شيعي اثنى عشرى في تلك الحقبة . وقد عمل تلميذه عزيز النسلي على نشر مؤلفاته ؛ اما علماء الدولة السمنانى ( ٧٣٦ - ١٣٣٦ م ) فسيكون واحداً من كبار اساتذة التأویل الباطنى ، كما سيلتقى في شخص صدر الدين القميوي تأثير ابن عربي ونصر الطوسي . وقد فوّشت مسألة الولاية ( انظر ١ - ٣ ) بشكل مستفيض ، فكانت تقضي الى ينابيع العرفان الشيعي كاً أو ينبعها مفكّر شيعي من الطراز الاول هو حيدر الاملي ( القرن الثامن الهجري ، الرابع عشر للميلاد ) . وثمة تقارب ملحوظ آخر : فيينا قضى سقوط قلدة الموت بدخول الاسماعيلية في التصوف ، ترى ، بالمقابل ، لدى الشيعة الاثني عشرية ، وفي هذه الفترة نفسها ، نزعة في نفس الاتجاه . ولقد بذل حيدر الاملي جهداً كبيراً في سبيل تقريب التشيع والتتصوف الواحد نحو الآخر ، وكتب تاريخاً نقدياً للفلسفة واللاهوت في الاسلام باسم الحركة الالهية الصوفية<sup>(١)</sup> . وقد كان حيدر الاملي تلميذاً لابن عربي ، معجباً به وبشروحاته ، الا انه اختلف معه بصدّد قضية جوهريّة ( انظر ما قبل ) ، وهو معاصر لـ رجب البرسي ، ( الذي يعود تاريخ مؤلفه الأساسي عن العرفان الشيعي الى سنة ٥٧٧٤ - ١٣٧٢ م ) . ونذكر هنا ايضاً أسماء كبار مشايخ الصوفية كـ « شاه نعمة الله ولی » ( ٨٣٤ - ١٤٣١ م ) وهو مؤلف وافر الاتجاج ، وتلميذان شيعيان من تلاميذ ابن عربي هما زين الدين تركي اصبهاني ( ٨٣٠ - ١٤٢٧ م ) ومحمد

---

(١) لعل المؤلف يقصد الى كتاب « جامع الاسرار ونبیع الانوار » حیدر بن علي الاملي . وهو خطوط منه نسختان في مكتبة دائرة المند بلندن ، تحمل احدهما الرقم Anberry 1349.

بن أبي جهر الأحسائي (توفي حوالي عام ٩٠١ هـ ١٤٩٥ م) و محمد عبد الرزاق الاهيبي (١٥٠٦ هـ ١١٨ م) وهو شارح محمود الشبستري متصوف أذربيجان الشهير (الذي توفي عام ٢٠٧ هـ ١٣١٢ م عن ثلاثة وثلاثين عاماً).

٤) أما الحلقة الرابعة ، التي أشرنا إليها على أنها حلقة النهضة الصفوية ومدرسة اصفهان مع المير داماد (١٠٤١ هـ ١٦٣١ م) والملا صدرا الشيرازي (١٠٥٠ هـ ١٦٤٠ م) وتلاميذهما وتلاميذ تلاميذهما (كأحمد علوي ، وحسن فض ، وعبد الرزاق الاهيبي وقاضي سعيد القمي الخ ... ) فهي ظاهرة لاظهار لها في مكان آخر من العالم الإسلامي ، حيث يُعتبر ان باب الفلسفة قد أغلق منذ أيام ابن رشد . لقد تحقق هؤلاء المفكرون الكبار ، في هذه الحلقة ، من ان الكنز الدفين للوجودان الشيعي يكن في تلك الوحدة المتلاحة بين الوحي النبوى ، من جهة ، والفكر الفلسفى الذى يوغلى فى الفوصل على المعانى الباطنية الكامنة فى هذا الوحي ، من جهة اخرى . وتشتمل آثار الملا صدرا الضخمة على شرح قيم لجمل المؤلفات التى تركها الكليني فى الاصول الشيعية ؛ وثمة كثيرون آخرون يحتذون حذوه نذكر منهم الاهيبي الكبير «المجلسى» جامع «بحار الأنوار» ، وقد أشرنا فيما سبق الى انه لا يميل الى الفلسفه ، ولكنه في أكثر الأحيان ، فيلسوف رغم ا عنه . وسيكون علينا ان نشير الى هذه الآثار مع أسماء مؤلفيها في القسم الثالث من هذه الدراسة فتقودنا الى حلقة «فاجار» التي نشأت في أثنائها عدة مدارس «شيخية» على أثر وفاة الشيخ احمد الأحسائي (١٢٤١ هـ ١٨٢٦ م) ومن ثم الى أيامنا هذه حيث تبعث الفلسفة التقليدية من جديد حول آثار الملا صدرا .

لقد ذكرنا كتاب «نرج البلاغة»، فيما تقدم ، وقلنا ان الفضل في جمعه يعود الى الشريف الرضي (٤٠٦ هـ ١٠١٥ م) . والكتاب عبارة عن مجموعة خطب الامام الاول علي بن أبي طالب . ( بما فيه من مواعظ وأحاديث ورسائل ) . وتأتي أهمية هذا الكتاب في الدرجة الاولى بعد القرآن وأحاديث

النبي ، ليس بالنسبة للحياة الدينية في التشيع عموماً وحسب ، بل بالنسبة لما في التشيع من فكر فلسي . ويمكن اعتبار « نهج البلاغة » منهاً من أهم المناهيل التي استقى منها المفكرون الشيعة مذاهبهم والتي كانوا ينادون بها، لا سيما مفكرو الحقبة الرابعة . وإنك لتشعر بتأثير هذا الكتاب بصور جمة من الترابط المنطقي في الكلام ، ومن استنتاج النتائج السليمة ، وخلق بعض المصطلحات التقنية العربية التي أدخلت على اللغة الأدبية والفلسفية فأضفت عليها غنىًّا وطلاقاً ، ذلك أنها نشأت مستقلة عن تعریب النصوص اليونانية . إن بعض المسائل الفلسفية الأساسية التي تطرحها خطب الامام علي تأخذ كل مذاهباً عند الملاصدرا ومدرسته ، ونحن عندما نعود إلى احاديث الامام مع تلميذه « كميل بن زياد » عندما يحيي عن هذا السؤال : ما هي الحقيقة ؟ وعندما يصف التعاقب الباطني للحكماء في العالم الخ ... ، نجد في هذه الصفحات نوججاً خاصاً من التفكير يتسم بطابع مميزه عن غيره .

من هنا تأخذ الفلسفة الشيعية سياها الخاص ، ذلك ان مفكرينا خرجنوا من هذا الكتاب بنظرة ميتافيزيقية كاملة ، باعتقادهم ان خطب الامام تشكل دوراً فلسفياً متكاملاً . ولقد أثیرت بعض الشكوك حول صحة بعض اجزاء هذه المجموعة . على ان الكتاب يبقى ، على كل حال ، من مؤلفات المرحلة المتقدمة في الاسلام . وان اضمن الامور لفهم محتواه ، هو ان فهمه بصورة ظواهرية ، يعني كا يدل عليه القصد<sup>(١)</sup> من وضعه : فكائن من كان حاملاً القلم ، الامام هو الذي يتكلم ؟ ومن هنا تأثيره البين .

(١) في اعتقادنا ان طبيعة الاسلام كدين موحى به ، تستبعد النهج الطواهري . فلا يمكن النظر إلى كلام النبي (والامام عند الشيعة) بظواهرية بل لا بد من تدقیق سلسلة الاسناد . ونرى ان الدين المنزل يستتبع « النقل » كمنهج؛ وذلك لأن ما يأخذ به النبي يؤخذ به اطلاقاً وما يتركه يترك اطلاقاً ولا يعرف ما اخذه النبي وما تركه الا بالنقل وتتابع سلاسل الاسناد . والشيعة أكثر الفرق الاسلامية إلحاحاً على قضية النص عموماً ، والنصل على إمامية علي خصوصاً ثم نص على علي إمامية الحسن ونص الحسن على إمامية الحسين ومكنا . واذن فإن الرجدان الشيعي لا ينظر إلى

وما نأسف له ان دراسة هذا الكتاب ظلت مهملة في الفرق حتى الآن . ذلك انتا اذا درسته بعناية ومن خلال الشرح الذي اسهبوا في شرحه ( وهم كثيرون ، شيعة كانوا ام سنة كـ « ميثم البحرياني » و ابن ابي الحديد و « الحنفي » الخ .. بالإضافة الى المترجمين الذين نقلوه الى الفارسية ) ، واذا قارنا هذا الكتاب بجموعة خطب الآئمة الآخرين واقواهم فهمنا لماذا كان على الفلسفة ان ترتقي وتأخذ تطوراتها الجديدة في العالم الشيعي في حقبة توقفت فيها الفلسفة ، منذ زمن بعيد ، عن ان تكون مدرسة حية في عالم الاسلام السنّي .

ينجم عن كل ما ذكرناه في هذه العجالة ، ان نقطة الانطلاق في التأمل الفلسفـي عند الشيعة تبدأ من القرآن وسنـن الأنـمة . فعلـى كل محاولة تنـزع إلى عرض الفلـسفة التـبـوـيـةـ التي نـشـأـتـ عنـ هـذـاـ التـأـمـلـ ، انـ تـنـطـلـقـ منـ نفسـ المـنـهـلـ الـذـيـ نـهـلـتـ مـنـ هـذـهـ الـفـلـسـفـةـ . وـ ثـةـ مـبـدـآنـ مـعـيـارـيـاتـ : أـوـلـاهـ ، أـنـ مـنـ غـيرـ العـمـليـ أـنـ نـعـدـ إـلـىـ نـقـدـ «ـ سـلاـسـ الـإـسـنـادـ »ـ مـنـ خـارـجـ ، فـغـالـبـاـ مـاـ يـفـقـدـ هـذـاـ النـقـدـ فـعـالـيـتـهـ ؟ـ وـ اـنـاـ الطـرـيـقـةـ الـجـدـيـةـ الـوـحـيـدـةـ هيـ اـنـ تـنـفـذـ إـلـىـ الـمـوـضـوـعـ كـظـواـهـرـيـنـ ، فـنـأـخـذـ كـلـ هـذـهـ السـنـنـ الـقـيـمـةـ الـجـدـيـةـ الـوـحـيـدـةـ هيـ بـقـيـتـ حـيـةـ مـنـذـ اـجـيـالـ وـذـكـرـ كـاـمـ يـظـهـرـ الـفـكـرـ الشـيـعـيـ مـوـضـعـهـ لـنـفـسـهـ مـنـ خـلـالـهـ . وـ ثـانـيـهـاـ : اـنـاـ قـدـ لـاـ نـجـدـ ، فـيـ سـبـيلـ تـنـسـيقـ هـذـاـ العـدـ الـقـلـيلـ مـنـ الـسـائـلـ الـقـيـمـةـ الـجـدـيـةـ الـوـحـيـدـةـ هـنـاـ ، وـ لـاـ تـخـلـصـ الـفـلـسـفـةـ التـبـوـيـةـ مـنـ فـيـهاـ بـعـدـ ، خـيـرـاـ مـنـ اـتـبـاعـ الـمـؤـلـفـيـنـ الشـيـعـيـنـ أـنـفـسـهـمـ وـالـسـائـلـ الـقـيـمـةـ الـجـدـيـةـ الـوـحـيـدـةـ هـنـاـ .

---

= حـدـيـثـ النـبـيـ اوـ الـامـامـ بـصـورـةـ ظـواـهـرـيـةـ بـلـ يـنـظـرـ دـافـعاـ اـذـاـ كـانـ الـحـدـيـثـ صـحـيـحاـ اوـ فـاسـداـ ، مـتوـاـتـراـ اوـ ضـعـيفـاـ . فـيـ الـحـالـةـ الـاـولـىـ يـسـتـفـادـ مـنـ حـكـمـ شـرـعيـ ( اوـ غـيرـ شـرـعيـ )ـ مـنـ جـهـةـ ، وـيـكـونـ مـنـ جـهـةـ ثـانـيـةـ عـلـىـ تـدـبـرـ عـيـقـ .

اماـ فيـ الـحـالـةـ الثـانـيـةـ فـيـقـوـ ، بـهـ بـعـدـاـ وـانـ كـانـ يـظـلـ بـالـمـكـانـ درـاستـهـ مـنـ نـاحـيـةـ ظـواـهـرـيـةـ وـمـنـ نـاحـيـةـ وـضـعـيـةـ لـيـفـهـ مـنـ اـتجـاهـ الـعـصـرـ وـمـخـتـوىـ الـفـكـرـ فيـ هـذـاـ العـصـرـ ، وـلـكـنـ الـحـدـيـثـ الـفـاسـدـ اوـ غـيرـ الـثـابـتـ فـلـاـ يـكـنـهـ اـنـ يـشـارـكـ فـيـ بـنـيـانـ فـلـسـفـةـ نـبـوـيـةـ اـبـداـ .

ولـمـ هـذـاـ النـهـجـ الـذـيـ اـعـتـمـدـهـ الـاسـتـاذـ الـمـؤـلـفـ هوـ الـذـيـ قـادـهـ إـلـىـ الـاعـتـهـادـ عـلـىـ شـرـوحـ (ـ المـلاـ صـدـرـاـ وـمـيرـ دـامـادـ وـجـيدـ آـمـلـيـ)ـ لـنـصـوصـ الـأـئـمـةـ ، وـالـأـنـ يـقـصـرـ عـلـيـهـاـ فـيـنـتـهـيـ مـنـهـاـ إـلـىـ الـتـشـيـعـ ، وـالـتـصـوـفـ وـالـعـرـفـانـ أـمـرـ وـاحـدـ .

وهكذا يتكون لدينا تصميم اجمالي مختصر، دون اللجوء الى تاريخ باطل لا طائل تحته ( وهي فكرة لم تراود مفكرينا هؤلاء مطلقاً) . واننا سوف تتبع هنا ، وبشكل رئيسي شروحات الملا صدرا الشيرازي وشروحات المير داماد وتلك الصفحات الغنية الحافلة التي تركها حيدر الاملي ؟ فان نصوص الأئمة ، المسيرة في هذه الشروح تتبع لنا ان تستشف جوهر التشيع ؟ وتلك هي المسألة التي علينا بحثها ومعالجتها .

٣ - التزعة الباطنية

١ - ان يكون التشيع في جوهره باطنية الاسلام، فذلك ما يترتب على النصوص نفسها وعلى تعاليم الامانة قبل أي شيء . فشمة معنى لهذه الآية القرآنية مثلاً : «إنا عرضنا الأمانة على السموات والارض والجبال ، فأبین ان يحملنها وأشفقن منها وحملها الانسان ، انه كان ظلوماً جهولاً ». (سورة الأحزاب الآية ٧١).

ان معنى هذه الآية الكريمة التي تثير للتفكير الاسلامي قضية الكرامة الانسانية لا تثير أي شك لدى الشرائح الشيعية . فالآلية تشير الى « الاسرار الاهية » ، والى باطن النبوة الذي يلتئم الامانة المخصوصون الى أشياعهم ، وهذا التأويل يذكر بحديث مروي عن الامام السادس جعفر يؤكد فيه ان ما تدل عليه هذه الآية هو الولاية التي تجدها معينها في الامام . ويُصرّ المفسرون الشيعة (من حيدر الاملي حتى الملا فتح الله في القرن الاخير ) على ان يُظهروا ان ظلم الانسان وجحاته لم يردا على سبيل التقرير والذم بل من باب المديع ؟ ذلك ان هذا الفعل يتطلب تهوراً سامياً لحمل هذه الامانة الاهية . وطالما ان الانسان « المرموز له بآدم » ، يجهل ان ثمة ما هو غير الله ، فان لديه القوة لحمل هذا العبء الثقيل . فإذا علم ان ثمة ما هو غير الله ، خان الامانة . فإذا ان يُلقي بها وبالكتاب الى من ليس جديراً بها ، وإما ان ينكرو وجودها اصلاً . وفي الحالة الثانية برجم بكل شيء الى النص الظاهر ، وفي الحالة الاولى ينكث ببداً التقية

والكتاب<sup>(١)</sup> الذين أوصى بها الأئمة وفقاً لهذا الامر : « ان الله يأمركم ان تؤدوا الامانات الى أصحابها » وهذا يعني ان الله يأمركم ألا تؤدواها الا من كان جديراً بذلك ، وكان وارثاً لامانة العرفان الاهي . وكل فكره للعلم الارثي الروحي او للعلم الارثي وحده تجدها مشاراً اليها هنا ( راجع أ - ٤ ) .

وهذا هو السبب الذي حدا بالامام الخامس محمد الباقر الى القول ( وقد ردَ ذلك كل امام من بعده ) : « قضيتنا صعبة مستصعبه لا يؤمن بها الا ملك مقرب اونبي مرسل او عبد امتحن الله قلبه للإيان<sup>(٢)</sup> ». ويوضح الامام السادس جعفر الصادق ذلك ايضاً : « قضيتنا سر في سر » سر أمر دائم السر ، سر لا يكشف عنه الا سر آخر ؟ انه سر على سر ، يكفي بسر ». او كما يقول ايضاً : « قضيتنا حق بل هي حق الحق ؟ انها الظاهر ، وباطن الظاهر ، وباطن الباطن ؟ انها سر » وسر امر مستور ابداً . وحسب هذا السر انه سر . وفي بعض الابيات الشعرية المنسوبة للامام الرابع علي زين المابدين ( ٩٥ هـ - ٧١٤ م ) تجد ما ينصح عن مفاد هذه الاحاديث :

(١) هذا الفهم للتقية ( على أنها عدم إفشاء الأسرار الالهية ) يبدأ مع ميث البحرياني وابن الطهير الحلي وحيدر بن علي الاملي ( من القرن الثامن الهجري ) ومعاصريه حتى من اهل السنة كالكامل المتأني مثله ) . يقول المتأني على هامش المرجع السابق « اعلم ان حل التقية على عدم الاحتراز عن افشاء الاسرار الالهية جيد ». ويقول الاملي ( كتابه المذكور ص ٢٩٧ ) ( يقول الصادق : « التقية ديني ودين آبائي فمن لا تقية له لا دين له » قال فمن لا تقية له أي الاتقاء والاحتراز عن افشاء الاسرار الالهية ) . أما قبل هذا التاريخ فلم تكن لها على ما يظهر علاقة بالاسرار الالهية . فأنت تجدها في كلمة احمد بن حنبل السلفي « اذا أجب العالم تقية والجاهل يجهله فتعنى يتبيّن الحق » وهذا الخبر يوردته المقرئي في « مناقب ابن حنبل » ص ٥ مخاطب وياقوت ط. ليدن ص ٨٩ وفي مناقب ابن حنبل لابن الجوزي ص ٣٠٦ .

(٢) رواه الكليني في « اصول الكلافى » الجزء الاول ص ٤٠١ « كتاب الحجة » ط. طبران وهو يورد هذا الحديث مثبتاً ان حديث آدم محمد وليس قضيتهما هي المستصعبه . والامام الباقر في رواية الكليني نقل لا واضح . فالمتحدث هو الرسول والباقر ينقلها رواية . فيبقى ان يكون المؤلف استقى الحديث من مصادر الميرداماد او الاملي .

إني لأكتم من علي جواهره كيلا يرى الحق ذو جهل فيقتتنا  
وقد تقدم في هذا أبو حسن إلى الحسين وأوصى قبله الحسنا  
فرَبْ جوهر علم لو أبوج به لقيس لي انت من يعبد المتنا  
ولاستحل رجال مسلمون دمي يرون أقبح ما يأتونه حسنا<sup>(١)</sup>

٢ - وبإمكاننا ان نضاعف هذه الاستشهادات بأحاديث بهائة ، فهي تشير  
بشكل يثير التقدير الى « وجود » التشيع وكيانه ، ووعيه بأنه باطنية الاسلام ،  
وانه ليستحيل علينا تاريخياً ان نرجع الى ما هو اقدم من تعاليم الائمة للوصول الى  
منابع الاسلام الباطني . ولذلك فان الشيعة الحقيقيين هم او لئك الذين يحملون  
أسرار الائمة ؛ بل ، في مقابل ذلك ، ان الذين زعموا او يزعمون وقف تعاليم  
الائمة على الظاهر ، أي على بعض مسائل الفقه والطقوس ، يعرضون عما هو  
جوهر التشيع ويتجاهلونه . ان التوكيد على الباطن لا يعني ، مطلقاً ، النسخ  
الخالص البسيط للشريعة ولحرفيّة النص وظاهره ، وإنما يعني ان الشريعة اذا  
تجردت من الحقيقة ومن الباطن ، تصبح عبودية وكداره ، ولا يتبقى منها سوى  
جدول للمعتقدات والتعاليم بدل ان تظل منفتحة لنشأة المعاني الجديدة الطارئة .  
من هنا يرد حديث الامام الاول القائل : ان الناس ، على وجه الاجمال ،  
ثلاث فئات : ١) عالم رباني ، ويحصر المعنى بالنبي والائمة الاوليات . ٢) والتابعون  
طريق النجاة ، وهم الذين تنشرح صدورهم لدى سباع تعاليم مذهبهم ، فينزعون  
الى شرح صدور الآخرين من جيل الى جيل وهؤلاء اقلية ؟ ٣) والصامتون  
آذانهم عن هذه التعاليم . « نحن الحكماء الذين يعلمون ، وشيّعونا يأخذون  
عننا ، والباقيون هم الزبد الذي يحرفـ التيار ». الباطن يدور حول مركزي

(١) رواها الشيرازي في « الاتحاف بحب الاشراف » ص ٥ . والشبلنجي في « نور الابصار »  
ص ١٢٩ وقد أسقط المؤلف البيت الثاني . وأورد هذه الآيات ايضاً اللوسي في « روح  
المعاني » ج ٦ ص ١٩٠ عند قوله تعالى ( يا أيها الرسول بلغ ما أنزل إليك من ربك ) فذكر  
علم الاسرار والحقيقة ثم قال : « أشار الى هذا رئيس العارفين علي زين العابدين قال ثم يورد  
الآيات .

الشرعية والحقيقة ، حول ديانة الشرع وهي الديانة الاجتماعية ، وحول الديانة الصوفية التي تهتمي بالمعنى الروحي للوحي القرآني . ولهذا فالنزعه الباطنية تتضمن في جوهرها علم نبوة وعلم امامه .

### ٣ - علم النبوة

١ - اقدم المغطيات لاقامة علم النبوة الاسلامية، بتجدها في تعاليم الانمة . ونظرأً للبواعث التي كانت تحرك هذا العلم ، يمكن القول ان الوسط الشيعي هو الوسط الذي كان ملائماً لينشا فيه علم نبوة ويكون مداراً للتأمل والتتطور . والحال هو ان الفلسفة النبوية تطابق في جوهرها ، الشعور بالدين النبوى اكثراً من اي شكل فكري آخر اتخذ لنفسه مكاناً في الاسلام ؛ وذلك لأن العلم الاهي علم يمتنع الاطلاع عليه والاتصال به ، لانه ليس « علماً » بالمعنى المعروف لهذه الكلمة ، ولا يقتضى الا للنبي ان يتصل به . وشروط هذا الاتصال ، وظروف ما يمكن ان يعطيه محتواه من نتائج بعد اختتام النبوة ، تشكل الموضوع الذي تدور الفلسفة النبوية حوله . وهذه الفكرة تشكل مع « صلب الفكر الشيعي »، وحدة لا تنهض ولهذا لا يجوز ان يخلو تاريخ الفلسفة الاسلامية من الفكر الشيعي .

وثمة امر واقع لا بد من ملاحظته ، وهو هذا التقابل الملحوظ بين مذهب « المقل » عند الفلاسفة السينويين ، ومذهب « الروح » في النصوص الشيعية التي وصلتنا عن الانمة . ينجم عن ذلك ان الفصل الاول من آية فلسفة نبوية ، حيث تظل ضرورة وجود الانبياء هي القضية الاساسية ، تصدر في كلتا الحالتين عن اعتبارات متقاربة ؟ كايتص ذلك الحديث الذي يرويه ابن باويه عن الامام السادس جعفر : « يا مفضل : ان الله جعل للنبي خمسة ارواح . روح الحياة فيه دَبَّ ودرج ، وروح القوة فيه نهض وجاءه ، وروح الشهوة فيه اكل وشرب وأئتي النساء من الخلال ، وروح الایمان فيه امْرٌ وعدَّل وروح القدس فيه حمل

النبوة . ( وليس للمؤمنين الصادقين منها الا اربعة ؛ واما ما تبقى من الخلق  
فلديهم منها ثلاثة )<sup>(١)</sup> .

في مقابل ذلك ، يعتبر الفلاسفة ، من ابن سينا حتى الملاصدرا ،  
بتقسيمهم المقل الى حالات خمس ، تبتدئ بالعقل الاهيولاني او العقل بالقوة  
وتنتهي بالعقل القدسي ، ان العقل لا يوجد عند سواد الناس الا في حالة القوة .  
اما الشرط الذي تتيح له ان يصبح عقلا بالفعل فلا تهيا الا بعد قليل من الناس .  
فكيف يتهم ، وبالتالي ، للعديد من الناس ، الذين يتبعون نزواتهم الوضيعة ان  
يشكّلوا ، على قدم المساواة ، جماعة تدين بنفس الشريعة ؟ ولدى البيروني  
ان الشريعة الطبيعية هي شريعة الغاب ولا يمكن التغلب على التناقضات الفائمة بين  
البشر الا بشريعة اهية ينص عليها نبي او رسول الهي . وليست اعتبارات  
البيروني وابن سينا المتشائمة هذه الا صورة حرفية لتعاليم الانهمة كما  
يعرفنا اليها الكليني في صدر كتابه « كتاب الحجة » .

٢ - ومع هذا فان علم النبوة الشيعي لا يصدر مطلقاً عن علم اجتماعي وضعى  
بسقط اذ ان القضية هنا هي قضية مصير الانسان الروحي . فالنظرية الشيعية  
التي تنكر إمكانية رؤية الله سواء في هذا العالم او في العالم الآخر ( على عكس  
الكرامية والأشورية ) هي نظرية وثيقة الاتصال ، حتى عند الأئمة أنفسهم ،  
بنمو العلم القلي ، والمعرفة القلبية ، هذه المعرفة التي تشتمل على جميع القوى  
المقلانية وما فوق العقلانية ، والتي ترسم بذلك معالم العرفات الخاص بالفلسفة  
النبوية . واذن ، فان ضرورة النبوة تعني ، من جهة ، ضرورة وجود اشخاص

(١) أورد هذا الحديث العلامة محمد باقر الجلبي في بحار الانوار بحسبه الى كتاب توحيد  
الفضل . كما أورده الشيخ الصدوق « فيما لا يحضره الفقيه ». والحديث في الروايتين واحد في  
المعنى متغير بعض الشيء في اللفظ . فاما الحديث الذي يثبته المؤلف بحسبه الى ابن بابويه فيقول  
« ان الله جعل للانسان خمسة ارواح ». أما الرواية التي وجدناها فتقول ، كما أثبتنا ذلك في المتر ،  
« ان الله جعل للنبي خمسة ارواح ». وعلى كل فليس بين الروايتين تفاير يذكر من حيث مفاد  
الحديث ومفهومه . وما وضعناه بين قوسين فترجمة للمعنى .

‘ملهمين’، اشخاص فوق مستوى البشر، حتى انه يمكن لنا ان نقول بوجود ‘انسان رباني’ او ‘رب انساني’ دون ان تتضمن هذه المقالة فكرة ‘التجسد’. ومن جهة ثانية، فان علم النبوة الشيعي مختلف تماماً عن المدارس الاسلامية السنية السابقة له. فالأشاعرة (انظر فصل ٣، ٢) بافكارهم اصلاً لفكرة ‘الترتيب’، أي بافكارهم لكل بنية يقوم العالم فيه على اساس تراتيبي ذي علل وسيطة، يهدمون بذلك فكرة النبوة من أساسها. اما المتطرفون من المعتزلة (كارل اوندي مثلـ) فقد اعترضوا، بدورهم، بهذا القول: اما ان تتفق النبوة مع العقل واما ان لا تتفق . وهي في الحالة الاولى لا طائل تحتـا ، وفي الحالة الثانية مرفوضة اصلاً؛ وما ذلك الا لأن العقلانية المعتزلية ما كان يامكانها ان تدرك مستوى الوجود والوعي الذي يتبحر فيه إشكالهم هذا .

هذا الوسيط الذي يظهر علم النبوة الشيعي ضرورته ، يشار اليه بمصطلح ‘حجـة’ . مع هذا فان فكرته ودلالتـه لا تتحصران في حقبة ما، بل تتجاوزـانـ حقبـ الزمان . وحضور ‘الحجـة’ يـحبـ ان يستمرـ حتى ولو كانـ حـضورـاً غيرـ منظـورـ او مجـهـولاًـ منـ عـامـةـ البـشـرـ . فـاـذـاـ كـانـ هـذـاـ المـصـطـلـحـ يـنـطـبـقـ عـلـىـ النـبـيـ، فـاـنـهـ بالـتـالـيـ اـكـثـرـ اـنـطـبـاقـاـ عـلـىـ الـأـنـمـةـ (وـهـوـ يـصـبـعـ)ـ فـيـ سـلـسـلـةـ ‘الـمـحـدـودـ’ـ عـنـ اـسـمـاعـيلـيـةـ الـمـوـتـ، ضـرـبـاـ مـنـ الـازـدواـجـ الـرـوـحـيـ لـلـأـمـامـ؛ اـنـظـرـ بـ ٢ـ)ـ . وـتـضـمـنـ فـكـرـةـ الـحـجـةـ، اـذـنـ، عـدـمـ اـنـفـسـالـ عـلـمـ النـبـوـةـ عـنـ عـلـمـ الـإـمـامـةـ؛ وـاـذـ تـتـجاـوزـ حدـودـ الـأـزـمـنـةـ فـاـنـهـ تـأـصـلـ فـيـ حـقـيقـةـ مـيـتـافـيـزـيـقـةـ تـقـوـدـنـاـ مـعـرـفـتـهاـ وـادـارـتـهاـ إـلـىـ مـبـداـ عـرـفـانـيـ، مـبـداـ النـاسـوتـ السـماـويـ .

٣ـ يقول الـامـامـ جـعـفـرـ فـيـ اـحـدـ تـعـالـيمـهـ مـاـ معـناـهـ: «ـصـلاـةـ الـأـنـسـانـ هـيـ الشـهـادـةـ الـكـبـرـىـ الـقـيـ شـهـيدـ اللـهـ بـهـاـ عـلـىـ خـلـقـهـ، وـالـكـتـابـ الـذـيـ خـطـهـ بـيـدـهـ وـاـهـيـكـلـ الـذـيـ شـادـهـ بـحـكـمـتـهـ بـحـمـلـ صـورـ الـأـكـوـانـ جـيـعـهـاـ، وـجـامـعـ الـعـارـفـاتـ الـقـيـ خـطـتـ فـيـ الـلـوـحـ الـخـفـوـطـ، وـالـشـهـادـةـ الـمـرـئـيـةـ الـقـيـ تـظـهـرـ الـغـيـبـ، وـالـحـجـةـ عـلـىـ كـلـ جـاحـدـ وـالـصـراـطـ الـمـسـتـقـيمـ بـيـنـ الـجـنـةـ وـالـنـارـ»ـ .

تلك هي القضية التي أبان عنها علم النبوة الشيعي ؟ هذه الصورة الانسانية في عظمتها الأزلية تدعى بـ « آدم الحقيقى » ( الانسان الكبير ، الروح العليا ، العقل الفعال ، الكلام الاعظم ، الخليفة الاعظم ، قطب الاقطاب .. ) ؟ هذا « الانسان الروحي » هو المقلد للنبوة ؟ المتمسك بها ، أي بالنبوة الاصلية الحقيقة ؟ تلك التي تنشأ قبل الرمان ، وفي عالم الابداع السماوي ؟ وهو يمثل ، الى ذلك ، الحقيقة الحمدية الباقية ونور العظمة الحمدية والكلمة الحمدية . واياه كان النبي يعني بقوله : « خلق الله آدم على صورته ومثاله <sup>(١)</sup> ». واذا كان النبي هو المظهر الارضي لهذا الانسان السماوي ، فقد عبر عنه الرسول بصيغة التكمل المفرد حين قال : « اول ما خلق الله نوري <sup>(٢)</sup> ». وهو كذلك ما كان يعنيه بقوله : « كنت نبياً وآدم بين الطين والتراب » ( أي لم يتكون بعد ) .

والآن ، هذه الحقيقة النبوية الباقية هي وحدة مزدوجة ذات 'بعدين اثنين : خارجي ظاهر ، داخلي باطن ؛ والولاية ، هي بالتحديد ، باطن هذه النبوة الباقية ، وتحقيق لكل كلامها ، منذ ما قبل الازمان ، تبعاً للباطن ، ثم استمرار هذه الكلمات في أيدى الابدين . وكما ان بعد الظاهري كان له ظهوره الارضي النهائي بشخص النبي « محمد » ، كذلك افتضى ان يكون للبعد الباطني تجلّيه الارضي : ولقد تحلى بذلك بعد في الشخص الذي كان ، من بين البشر جيناً ، اقرب الناس الى الرسول ، وهو الامام الاول علي بن أبي طالب . وهذا فان علياً استطاع ان يقول ، وكلامه هذا صدى ل الحديث النبوى الانف الذكر : « كنت وليناً وآدم بين الطين والتراب <sup>(٣)</sup> » ( ويعني بالطبع آدم الارضي ) .

قبل القرابة الدنيوية الزمنية التي تربط بين شخص النبي وشخص الامام ، هناك بينهما قرابة روحية ، نسبة معنوية ، تعود الى وجودهما السابق في عالم ما

(١) حديث مشهور . رواه صاحب بخار الانوار . كما تجده في الباب الثالث من الجزء الخامس من احقاق الحق للتسري في شروحه على حق العلامة الحلي ص ٢٤٦ وما يليها .

(٢) بخار الانوار للمجلسي .

قبل هذا الوجود . يقول النبي : « أنا على من نور واحد<sup>(١)</sup> » ويقول كذلك : « خلقت أنا وعلي من نور واحد ، قبل ان يخلق الله آدم بأربعة عشر ألف عاماً<sup>(٢)</sup> ». ويشير النبي في نفس الحديث كيف انتقل هذا النور الوحيد بين الاصلب الطيبة والارحام الطاهرة من طبقة من الانبياء الى طبقة اخرى حتى افترقا الى جزأين ، فجزء محمد وجزء علي<sup>(٣)</sup> ، وعندما توجه نحو الامام واردف قائلاً : « لو لا ان يقول فيك طوائف من امتي ما قالـت النصارى في عيسى ابن مريم لقلـت فيك اليوم مقالاً لا تـر على مـلـا من المسلمين الا اخـذـوا من تـراب رـجـلـيك وـفـضـلـ طـهـورـك يـسـلـشـونـ بـهـ ؛ وـلـكـنـ حـسـبـكـ انـ تـكـوـنـ مـنـيـ وـأـنـكـ تـرـثـيـ وـأـرـثـكـ » ، وـأـنـتـ مـنـيـ بـمـنـزـلـةـ هـرـونـ مـنـ مـوـسىـ ، الاـ اـنـهـ لـاـ نـبـيـ بـعـدـيـ<sup>(٤)</sup> ». وـثـمـ اـخـيرـاـ هـذـاـ

(١) هذا الحديث ثابت عند التستري باسناده الى حلية الأولياء لأبي نعيم الاصفهاني وينقله بطرق مختلفة ، وهو يجعل هذا الحديث عنواناً للباب الثالث من الجزء الخامس من احـقـاقـ الحقـ من ٢٦ وما يـلـيـهاـ . انظرـ فـيهـ ايـضاـ : « يـنـايـسـ المـوـدـةـ » للـقـنـدـرـيـ من ٢٥٦ وـ« فـرـانـدـ السـعـطـيـنـ » اـخـطـوطـ لـابـيـ بـكـرـ حـرـيـةـ وـ« كـفـاـيـةـ الطـالـبـ » للـقـرـشـيـ الـكـنـجـيـ؛ صـ ١٧٦ وـ الدـقـائقـ لـبـدـاـهـ الـخـفـيـ .

(٢) ورد عند الحافظ احمد بن حنبل الشيباني في « فضائل الصحابة » مخطوط من ٢٠٥ . وـ« المـنـاقـبـ » لـابـنـ المـازـلـيـ الوـاسـطـيـ . جـ ٤ صـ ٩١ . والـحـاـفـظـ اـبـوـ شـبـاعـ شـيـرـيـهـ الـدـيـلـيـ فيـ « الفـرـدـوـسـ » وـالـلـاـمـةـ الـخـوارـزمـيـ فيـ « المـنـاقـبـ » صـ ٨٧ طـ تـبـرـيزـ .

(٣) وهذه « الاشارة » من تمة الحديث كما يرد في الاسانيد السابقة . وفي هذا الحديث غلوصية واضحة ، لكن غولـذـهـيرـ في مـقـالـةـ مـتـازـاـزـةـ عنـ « الـمـنـاـصـرـ الـاـفـلاـطـوـنـيـةـ وـالـقـنـوـصـيـةـ فيـ الـحـدـيـثـ » (مـجـلـةـ الـاـشـوـروـاتـ مـ ٢٢ سـنـةـ ١٩٠٩ صـ ٣١٧ إـلـىـ ٣٤٤ وـخـصـوصـاـ منـ ٢٢٦ إـلـىـ ٢٤٠ منـ تـرـجـمـةـ الـعـرـبـيـةـ) يـعـلـمـ هـذـاـ الـحـدـيـثـ ، لـيـسـ تـيـحـةـ لـوـاضـعـيـنـ مـتـأـثـرـيـنـ بـالـقـنـوـصـيـةـ الـفـارـسـيـةـ وـحـسـبـ ، بلـ يـعـلـمـ لـكتـابـ التـعـالـيمـ الـيـهـوـدـيـ « الـهـجـادـ » نـصـيـاـ منـ الـأـثـرـ فـيـ . وأـصـلـ الـحـدـيـثـ وـطـرـيـقـهـ لـاـهـمـ الـأـلـفـهـنـاـ ، لـاـنـهـ يـشـيرـ فـيـ أـكـثـرـ مـوـضـعـ الـىـ اـنـهـ يـعـلـمـ كـظـواـهـرـيـ .

(٤) أوردـ هـذـاـ الـحـدـيـثـ الـقـرـشـيـ الـكـنـجـيـ الشـافـعـيـ فيـ « كـفـاـيـةـ الطـالـبـ » صـ ١٣٥ طـ بـخـفـ سـنـةـ ١٩٣٧ . وـهـوـ يـرـوـيـهـ باـسـانـدـيـنـ مـخـتـلـفـيـنـ . وـهـذـاـ الـحـدـيـثـ صـحـيـحـ وـمـتوـاـتـرـ عـنـ الـشـيـعـةـ . انـظـرـ اـبـنـ مـاـويـهـ عـيـنـ الـاـخـبـارـ . لـكـنـ رـوـاـيـةـ اـبـنـ مـاـويـهـ تـنـسـبـ الـحـدـيـثـ إـلـىـ مـنـاسـبـ اـخـرـىـ وـتـوـرـدـ بـهـذـاـ الشـكـلـ « أـنـتـ مـنـيـ بـمـنـزـلـةـ هـرـونـ مـنـ مـوـسىـ إـلـاـ نـبـيـ بـعـدـيـ » .

الحادي عشر : « أرسل علي مع كافة الانبياء سراً وأرسل معي جهراً »<sup>(11)</sup> .  
ويضيف هذا الحديث الاخير الى الاحاديث السابقة كل الوضوح المرجو : فلامامة  
الحمدية هي بالذات باطن النبوات السابقة جميعاً وما ذلك الا لأنها باطنية الاسلام.

؛ من هذه الاشارات المختصرة التي نعطيها هنا ، يتضح عمل المفكرين الشيعة حول مقولات النبوة والولاية . ثمة نبوة مطلقة ، عامة ومشتركة ؛ وثمة نبوة مقيدة ، ضيقه وخاصة . اما الاولى فهي خاصة بالحقيقة الحمديه المطلقة ، الكلية والاصيلية ، بما قبل الازل الى بعده ؛ اما الثانية فكونه من حقائق الاولى الجزئية ، يعني المظاهر الخاصة للنبوة التي شغلها الانبياء ، الذين كاننبي الاسلام خاتمهم ، دوراً بعد دور ، وكانوا بذلك مظهراً للحقيقة الحمديه . وكذلك بالنسبة للولاية التي هي باطن النبوة الباقية : ثمة ولاية مطلقة وعامة ووكذلك مقيدة خاصة ؛ وكما كانت نبوة كل من الانبياء «حقيقة» و «مظهراً» للنبوة المطلقة كذلك فان ولاية الاولياء ، هي الاخري ، حقيقة ومظهر للولاية المطلقة التي كان خاتما لها الامام الاول علي بن ابي طالب في حين ان خاتم الولاية الحمديه هو «المهدي» ، الامام الثاني عشر او الامام المستور . والامامة الحمديه هي خاتمة الولايات ؛ ومجموع الانبياء بالنسبة لخاتم النبوة كانوا ما كانه هو بالنسبة لخاتم الاولياء .

وهكذا نفهم حقيقة خاتم النبین وختام الاولیاء، وهي نفس الحقيقة الواحدة. وسواء ، اعتبرناها من حيث الظاهر (النبوة) او من حيث الباطن (الولاية) ، فإن الموقف بظل كا هو . فكل الناس في الاسلام ينادون بأن دورة النبوة قد

(١) هذا الحديث غير صحيح في رأي من نعرفهم من مشايخنا . ولكن الآية القرآنية « انا انت منذر ولكل قوم هاد » تشير الى ان لكل نبي هادياً ولكنه ليس علياً . وهم يفهمون من الرسول « يا علي بك يهتدى المهدرون » ( الذي سبقت الاشارة اليه ) على ان علياً كان هادياً لمهددين وليس لكل قوم سابقين . لا بل ان هذا هو فهم الملا صدرا نفسه للآلية ( انظر شروحه اعل الباب العاشر من كتاب العجفة من اصول الكافي ) فعلي عنده هو الهادي ( للسلفين فقط ) ويعمل هو المنذر .

ختمت مع خاتم النبین . اما في التشیع ، فان ثمة دورة ثانیة هي دورة الولاية ، والتعريف الروحي يبدأ فور ختام دورة النبوة . وفي الواقع ، كما سنوضح ذلك فيما بعد ، فان ما قد ختم فعلًا ، بالنسبة للمؤلفین الشیعیین ، ليس سوى « النبوة التشیریعیة » اما النبوة بمحض المعنی فتعنی الحالة الروحیة لمن كانوا يدعون فيما قبل الاسلام بالأنبیاء وندعوهم من الان فصاعداً بالأولیاء . والاسم وحده هو الذي تغير اما الشيء فبات . هذه هي الرؤیا الخاصة بالاسلام الشیعی ، الرؤیا التي يختتمر فيها انتظار مستقبل يبقى مفتوحاً . فهذا المفهوم مرتكز على ترتیب للأنبیاء مبني على علم العرفان النبوی الذي يعلمه الانتمة بأنفسهم ( انظر أ . ه ) وهي تحدد من جهة ثانیة تنظیم الصدارۃ بين النبي والولي والرسول وهو تنظیم مختلف فیه بين الشیعیة الانجی عشریة والشیعیة الاسماعیلیة .

وتحتة تمیز بقصد النبوة ، بين نبوة التعريف «نبوة التعليم» «نبوة الغنوصیة» او المرفانیة ، ونبوة التشیریع . والأخیرة هي رسالة الرسول النبویة، أي الرسول الذي تتحقق مهمته في ان يبلغ الناس القانون الالهی والشیریعه والكتاب الذي أنزل عليه من السماء ولقد وجد الكثير من الأنبیاء المرسلین . اما سلسلة كبار الأنبیاء الذين كان عليهم ان يبلغوا الشیریعه فتنحصر « بأولی العزم » وهم ستة : آدم ، نوح ، ابراهیم ، موسی ، عیسی ، محمد ، او سبعة في بعض السنن ، وذلك باضافه داود وزابوره .

هـ - ويحد هذا الموقف ، الذي يحدده علم النبوة ، يحد تعییره في تعريف العلاقة بين الولاية والنبوة والرسالة ؟ ثم بين شخص الولي وشخص النبي والرسول . فاذا تمثّلنا هذه المفاهیم الثلاثة على شکل دوائر ثلاثة ذات مركز واحد ، تمثلت الولاية بالدائرة المركزیة لأنها باطن النبوة وتمثلت النبوة ، بالدائرة الوسطی لأنها باطن الرسالة التي تمثلها الدائرة الخارجیة . فكل رسول هونبي وولي ايضاً ، وكلنبي هو ولی ايضاً . أما الولي فهو ولی وحسب ؟ فيتبع عن ذلك مخالفه ، ان ينعكس نظام الصدارۃ بين الصفات ، فيما بين الاشخاص .

ويفسر مؤلفونا ذلك على الصورة التالية : بما ان الولاية هي قلب الباطن فهي أجل من الظاهر لأن هذا بحاجة إلى ذاك . وكما ان رسالة الرسول تفترض حالة النبي الروحية فان حالة النبي تفترض بدورها الولاية . وكلما كان الشيء أقرب إلى الباطن كلما اكتفى بذاته واشتد قرينه من الله الذي تتعلق به الحالات الداخلية للكائن . فيتبين من ذلك ان الولاية ، صفة 'صفي الله الروحي' ، وهي أجل من صفة النبوة ، وهذه أجل من صفة الرسالة ( ذات الظاهرة المتزايدة ) او كما يكرر ذلك مؤلفونا هؤلاء «الرسالة كالقشرة والنبوة كاللب اما الولاية فمثل زيت هذا اللب » او بعبارة اخرى : ان رسالة الرسول بدون حالة النبوة مثل الشرعية بدون الطريقة الصوفية ، ومثل الظاهر بدون الباطن ، مثل القشرة بدون اللب . وتصير حالة النبي بدون الولاية مثل الطريقة الصوفية بدون التحقيق الروحي او بدون الحقيقة ، مثل الباطن بدون باطن الباطن ، مثل اللب بدون زيته ، وإنما لو اجدون في علم العرفان ( ١ - ٥ ) علاقة مشابهة بين معاني الوحي والإلهام والكشف .

ومع هذا فعندما يؤكّد الشيعة الاثنا عشريون تقدم الولاية ، فإنهم لا يرمون من ذلك الى ان شخص الولي وحده متقدم على شخص النبي والرسول ، ولكنهم يعتقدون انه عندما توفر الصفات الثلاث في نفس الشخص ، أي في النبي الاسلام ، فإنه تكون للولاية الأولوية بينها لأنها منبع وأساس ومرتكز الصفتين الآخرين . ومن هنا كانت هذه المخالفة الظاهرة ؟ فمع ان الأولوية هي للولاية ، فإن الصداراة تظل للنبي المرسل لانه يجمع الصفات الثلاث فهو ولی ونبي ورسول . ونلاحظ مع حيدر آملي ، ان الخلاف بين الشيعة الاثني عشرية والشيعة الاسماعيلية ، او بتعبير ادق اسماعيلية ألموت المتطورة ، والقى لا تقبل سوى ان تكشف نوايا التشيع البدائي ، يبدأ من هذه النقطة ، وكما سرني فيما بعد ( ب - ٢ ) فـان الوضع الاسماعيلي الالهي ، لم يكن قليل الصرامة ذلك ان الولاية متقدمة على صفة النبي المرسل لأن ولاية الامام مطلوبة في الباطن في حين ان نبوة الرسول ( المشرع ) مطلوبة في الظاهر . واحيراً ، ولما كانت للباطن الصداراة على الظاهر

فيجب أن نصل من ذلك إلى أن الإمام متقدم وبشكل رئيسي ، على النبي وان الباطن مستقل عن الظاهر . وفي المقابل فـإن الوضع الشيعي الثاني عشري ، ( برغم الميل الكامن الدائم في التشيع نحو تقديم الإمام في التعليم ) فإنه قد جهد على ان يحفظ توازنه . فـكل ظاهر لا يستند إلى باطن فهو في الواقع كفر ، وكل باطن لا يبقى على الظاهر هو في نفس الوقت هرطقة . وكـما ذُكرى فإنه بحسب ما ذُمتق النظرية الإمامية او النظرية الاسماعيلية فإن العلاقة بين علم الامامة وعلم النبوة تتقلب في معناها .

#### ٤ - علم الامامة

١ - لقد سبق التدليل على فكرة الإمام بالوجه المزدوج « للحقيقة الحمدية الباقيه » التي وصفناها فيما سبق ( أ - ٢ ) ، والتي تتضمن فيما تتضمن ان دور الولاية يتلو دور النبوة . والقضية الاولى التي تشدد عليها أحاديث الأنفة ، هي ضرورة وجود قيم الكتاب ( قيم القرآن ) يختلف النبي الناطق . ولقد أثارت هذه القضية مناظرات حاميه في أوساط الأنفة ، وخصوصاً مع بعض المعتزلة ؟ فـكان هشام بن الحكيم ، وهو التلميذ المفضل للإمام السادس جعفر ، يبرز بين جميع المناظرين . فـاما الدعوى التي كان يعارض بها الاخصار فهي ان نص القرآن وحده لا يكفي ، لأن له معنى مستوراً وأعمافاً باطننة وتناقضات واضحة . فهو ليس كتاباً يمكن استخراج علمه بالفلسفة المشتركة ، بل لا بد من ان نؤول النص وان نعود به إلى مستوى يكون فيه معناه حقيقياً . وتلك ليست مهمة الجدل الكلامي لأننا لا ننسى هذا المعنى بالقياس ؟ وإنما تحتاج في ذلك إلى رجل ماهم ذي إرث روحي ، يمسك بالظاهر وبالباطن معاً . وهذا هو حجة الله وقيم الكتاب والامام <sup>(١)</sup> . وهكذا ينحصر جهد الفكر في تمعن

(١) لعل المؤلف يشير إلى الرواية التي يثبتها الملا صدرا في شرحه على اصول الكافي ( الحديث الثالث من كتاب الحجة - الكتاب طبع حجري غير مرقم ) من مناظرة هشام مع عمرو بن عبيد في البصرة . فقد ألزم عمراً بقوله : « فاما اقام الله القلب لشك الجوارح ؟ قال نعم . قلت =

## حقيقة الامام في شخص الأئمة الاثني عشر .

ويلقي الملا صدرا ، من خلال شروحه على نصوص الأئمة [ على اصول الكافي للكليني ] بالافتراضات الفلسفية حول هذه النقطة : « ان ما لا سبب له فلا حد لذاته ولا برهان عليه من غيره » بل هو البرهان على كل شيء من خلقه . فلا تعرف ذاته الا بذاته لا عن طريق الخلق الحادث كما يفعل لاهوتيو الكلام ، ولا عن طريق الكائن الممكن كما يفعل الفلسفة . فلامتحصل المعرف الالهية الا بطريق الوحي والاهمام . كما لا يمكن للأرض بعد رسول الله من حججة الله على خلقه [ اذ الحاجة منخلق ماسة دائئرا ] الى وجود من يقر بهم الى الله [ ويدينهم سبليهم ] . وهذا الحجۃ يمكن ان يكون ظاهراً مشهوراً كاماً يمكن ، على العكس ، من ان يكون مجھولاً من الجماعة <sup>(١)</sup> مفطّر بنمودج مجھول من الوجود . انه المادي ، الذي لا غنى عنه ، الى معانی الكتاب المستوره ، فتأخذ به نوراً اهيا ورؤيا داخلية وفيها روحانيا . فعلم الامامة هو نتيجة بدینیۃ اساسية للفلسفة النبویة ؟ فت تكون المسألة هي : من يشغل بعد النبي صفة قيم الكتاب ؟ <sup>(٢)</sup> .

---

— لا بد من القلب والا لم يستقم امر الجوارح ( العواسم ) ؟ قال نعم . فقلت يا أبي مروان فله تبارك وتعالى لم يترك جوارحك حتى جعل لها اماماً يصبح لها الصحيح ويتبين به ما شككت فيه ، ويرتك هذا الخلق في شکهم وحياتهم واختلافهم لا يقيم لهم اماماً ؟ الخ ... او مناظرته مع الشامي ( الحديث الرابع نفس المرجع ) .

(١) لهذا الكلام خبيء واضح ، فهو يتضمن ردأ على النزالي وخصوصاً كتابه « القسطاس المستقيم » ( فصل اول ) و « المتقد » ( فصل اول ) .

(٢) ( نفس المرجع أعلاه ) باب الانضمار الى الحجۃ ( في اثبات إمامۃ امير المؤمنین علی بن أبي طالب . والمؤلف لا يأخذ هنا بالنص العربي للكلام الملا صدرا ولكن يذكر موجزاً له . ومع هذا فقد وردت بعض العبارات مترجمة فأعدناها الى اصلها واثرنا الى الاضافة بقوسين ( ) والقسم الثاني من هذه الفقرة موجودة عند الملا صدرا بالمعنى فقط . والمؤلف يورد كلام الملا صدرا ويأخذ بتقسيمه : معرفة الله عن طريق الخلق الحادث ( الكلاميون ) او عن طريق الكائن الممكن ( الفلاسفة ) و « ده بور » يأخذ بنفس التقسيم ( ص ٩٢ من كتابه تاريخ الفلسفة ) ولكنه يسمى الأول « الطبيعيين » والآخرين « المنطقين » .

٢ - وثمة إجماع بين الشهود، فعبد الله بن عباس، أحد أصحاب النبي المشهور بن،<sup>(١)</sup> يمحكي عن هذا الانطباع العميق الذي احس به كل من سمع علياً يشرح سورة الفاتحة<sup>(٢)</sup>. ولدينا شهادة الامام الاول نفسه « ما ازلت آية من القرآن على رسول الله إلا وأقرأنيها وأهلاماً على فكتبتها بيدي وعلمني تفسيرها وتأولتها ومحكمها ومتناهياً وناسخها ومنسوخها وخاصها وعامها »، ودعا الله، ان يعطيه فهمها وحفظها. ووضع يده على صدره ودعا الله ان يلأ قلبي علمًا وفهما وحكماً ونوراً<sup>(٣)</sup>.

وتروج هذه النصوص ، لتهم مهمة الامام ، الى دواعي القلب . فلامام للجماعة الروحية بثابة القلب للجثمان الانساني<sup>(٤)</sup> . وللمقارنة دور المرتكز لنبطن علم الامامة . ومن هنا بالذات ، يدل الملا صدراً مثلاً ، كيف يشمر علم الامامة بالتجربة الصوفية ، عندما يتكلم عن الحقيقة الكونية التي هي الامامة في الانسان . أفيكون حضور الامام في قلوب شيعته الى يوم الحشر ؟ وسنشير فيما بعد الى المعنى العميق للفيبة ، والى هذا الجھول الالهي الذي هو اساسي في كل فلسفة نبوية ، لانه يمنع الالهي من ان يصير موضوعاً [ شيئاً ] ، كما يمحظه من كل « جمعنة » Socialisation . فسلطة الامام امر مختلف عن السلطة العقائدية التي تحكم بها الكنيسة . فقد عرف الائمة المعنى المستور للوحى . وهم كورثة له ، عادوا فاستغلو هذا الارث لمصلحة من كانوا مستعدين لتلقيمه . فشلة فكرة أساسية في العرفان هي فكرة العلم الإرثي ، او علم الارث الروحي ، ولذلك

(١) يستند المؤلف هنا الى نفس المرجع أعلاه ويشير الى قول ابن عباس : « اني كنت ليلة من الليل عند امير المؤمنين وهو يفسر سورة فاتحة الكتاب فرأيت نفسي عنده كجرة عند بحر عظيم ». ويضيف الملا صدراً « وهو ادعى ذلك كما هو منقول منه في كثير من الروايات بلغت جملتها حد التواتر . قال « لو شئت لادرقت حل سبعين بغيراً من تفسير فاتحة الكتاب » .

(٢) نفس المرجع أعلاه . ذات الصفحة . وبصائر الدرجات لمحمد بن حسن الصفارج ص ١٩٨ .

(٣) قارن هذه الفقرة الصغيرة بقالة الفارابي في الفيلسوف . الفصل ٢٧ من كتاب آراء اهل المدينة الفاضلة .

فإن التشيع لم يعرف ما جرت المادة على تسميتها « دين السلطة » بالمعنى الذي جرى إطلاقه على الكنيسة . ولقد شغل الأئمة ، في واقع الأمر ، وظيفتهم الأرضية فلم يعودوا ، مادياً ، من هذا العالم ، وحضورهم المتصل هو ضرب من الحضور الفيبي ، كانت سلطتهم هي سلطة روحية بالمعنى الحقيقي للكلمة ، وتعاليمهم باقية وهي أساس كل تفسير الكتاب .

يتصف اول الأئمة انه اسس الإمامة . ولكن التمثيل الشيعي لا يستطيع ان يفصل عنه الوجوه الاحدى عشر الأخرى والتي هي عالم إبداع الإمامة ، وذلك لأن قانون الرقم ١٢ ، وهو رقم ثابت في حقب أدوار النبوة كلها ويرمز للكلية ( ولقد ذكرنا في فصل سابق بعض المشاهدات : كاشارات البروج الاثني عشر ) ، والاثني عشر ينبعوا التي فجّرها موسى بعصاه من الصخر ، والصلة بشهر السنة الاثني عشر وكلها مقابلة مع لاهوتيات الأيون القديمة ) . ولقد كان لكل من الانبياء الكبار اصحاب الشرائع ، أئمة اثنان عشر . ثم ان النبي نفسه يقول : « ليتول الله علياً والاوصياء من بعده ( الاحد عشر ) و [ ليس لهم فانهم المداة بعدي . لقد اعطام الله علي وفهمي وجعلهم في صفي وأهـ لا ولابي وللإمامـة من بعدي » . وكما يقول حيدر آملي : « فكل الأئمة قدر واحد وحقيقة واحدة متمثلة في اثنين عشر شخصاً وما يصدق على احدهم يصدق على الآخرين » .

٣) يرتكز هذا المفهوم على ميتافيزيقا علم الامامة التي نعت في الحكمة الاصناعية من جهة، وفي احشاء التشيع الاثني عشرى والمدرسة الشیخیة بصورة خاصة من جهة اخرى ، ومقدماتها مأخوذة من نصوص الأئمة انفسهم . فإذا أردنا فهم دلالتها فيجب ان نذكر ، انه اذا كان علم الامامة قد وجد نفسه

(١) يورده الملا صدرا في شرحه على كتاب الحجة ، ويتمثل الحديث في الصفحة الأخيرة من النسخة التي انتهت علينا من النجف . والملتان الآخرين لا ترددان في نص الملا صدرا ويبينون أن السبب في ذلك هو أن الملا يقتطف هذا النص من رسالة للإمام علي ولا يأخذنا كلها فهو يقول في آخر الحديث الثالث منباب العاشر « في كلام له طوبلل أخذنا منه مواضيع الحاجة » .

امام نفس المسائل التي واجهها علم المسيحية ، فان سبب ذلك هو انه كان يميل الى الحلول التي ألقت بها المسيحية الرسمية والى الاقتراب من المفاهيم الفنوسية العرفانية . ثم ان مواجهته للعلاقة بين الالاهوت والناسوت في شخص الانمة ، لم تكن ضرورة من التوحيد الاقنومي لهاتين الطبيعتين . وترجع لفظة ( ظهور او مظهر ) الى المقارنة مع ظاهرة المرأة . فالصورة التي تظهر في المرأة ليست منتجسة ولا حالية في جوهر المرأة . فاذا فهمنا الانمة على انهم مظاهر إلهية لا أكثر ولا أقل ، اصبحوا آنها أسماء الله . وبصفتهم هذه يمتنع مذور التشبيه والتمثيل . فوجودهم السابق ، كعامل لإبداع كائنات نورانية ، هو وجود يؤكده الامام السادس جعفر « خلقنا الله من نور عظمته » ، وأرواح شيعتنا خلقوا من فاضل طيبتنا <sup>(١)</sup> . ولذا فان أسماءهم كانت مكتوبة بمحروف مشعة على لوح الزمرد السري الذي كانت تلكه فاطمة أصل سلالتهم ( وهذا يذكرنا باللوح السمرقندى في الهرميسية ) .

ولا يمكننا فهم الصفات التي يتلقاها الامام الا اذا اعتبرناها صوراً نورانية او وحدات قبل - كونية . ولقد أكد الانمة بأنفسهم هذه الصفات خلاة ظهورهم الارضي كما جمع منها الكليني عدداً كبيراً في جامعه الضخم ، وهكذا فان مراحل آية النور الشهيرة رقم ٣٤ <sup>(٢)</sup> قد حللت على الاربعة عشر المخصوصين

(١) بصائر الدرجات الجزء الثاني ص ٨٠ - ولكن الملا صدرا يورده بهذه الصورة « ان الله خلقنا من نور عظمته ( ثم صور خلقنا من طينة مخزونه مكتونة من تحت العرش ، فاسكن ذلك النور فيه فكنا نحن خلقنا بشرأ نورانيين ، لم يجعل لأحد في مثل الذي خلقنا منه نصبياً ) وخلق أرواح شيعتنا من طيبتنا » . كما يورد حديثاً عن النبي في نفس المعنى : « ان الله خلقني وخلق علياً والحسن والحسين من نور واحد فنصر ذلك النور عصراً فخرجت منه شيعتنا » ( كتاب التوحيد - باب النادر - شرح الحديث الثالث ) .

(٢) لم المؤلف يشير الى تفسير ابن بابويه لهذه الآية - كتابه « التوحيد » - بسانده الى الامام الباقر في قوله : « كشكة فيها مصباح يعني نور العلم في صدر النبي ؛ المصباح في زجاجة ، الزجاجة صدر علي ، علم النبي علياً علماً يوقد من شجرة مباركة هي نور العلم الخ ... ». او لعله يشير الى رواية الطبرسي في « مجمع البيان » بساندتها الى الامام الرضا . « روی عن الامام الرضا انه قال: نحن الشکاة فيما المصباح ، والمصباح محمد، يهدى الله ولولايتنا من احب». وهذه الآية أهميتها في تاريخ الفكر الاسلامي. فقد على شراح ابن سينا في الاشارات والتبيهات عليها، وكتب الامام الغزالى حولها رسالة صوفية هي « مشكلة الاذوار » .

(النبي وفاطمة والائمة الاثني عشر) . فهم المقصومون الوحيدون المطهرون من الرجس . ويقول الامام الخامس الباقر: «نور الامام في قلب المؤمنين أشد سطوعاً من الشمس في واسحة النهار<sup>(١)</sup>». والائمة هم الذين ينيرون قلوب المؤمنين، ومن يحجب عنهم هذا النور يجعل قلوبهم معتمة . انهم ركائز الارض والعلماء التي يشير اليها الله في كتابه ، والذين أعطتهم الحكمة الطبيعية . انهم خلفاء الله على الارض والعتبة التي يدخل اليه منها<sup>(٢)</sup> وأوصياء الرسول ؛ والقرآن نفسه يقود اليهم ( كوجوه ظهور )، فالائمة ليسوا المعرفين بالمعنى المستور وحسب انهم المعنى الباطن ذاته ) . انهم منجم المعرفة وشجرة النبوة ومزار الملائكة وورثة المعرفة يرث بعضهم بعضاً<sup>(٣)</sup> ، فيهم أم الكتاب او الكتب المنزلة ، ويعرفون اسم الله الاعظم ، مثلهم مثل ثابت العهد عند اليهود ، والى نزولهم على الارض يشير نزول الملائكة والروح في ليلة القدر : سورة القدر [ تَنَزَّلُ الْمَلَائِكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا ] وهم يعرفون كل المعرفات التي بلّغها الملائكة للأنبياء والمرسلين . ومعرفتهم تشمل كل الاذمان . انهم المحدثون الذين «تحدث الملائكة اليهم» لأنهم نور قلوب المؤمنين ؛ والكلمة الشهيرة التي تقول «من عرف نفسه فقد عرف ربه<sup>(٤)</sup>» تعني

(١) بصائر الدرجات . الجزء الثامن ص ٣٧٨ .

(٢) انظر في ذلك شرح الملا صدرا على اصول الكافي الحديث الثامن من باب التوادر - كتاب التوحيد : والحديث هو حديث الامام الاول علي : «أنا عين الله ، أنا يد الله ، أنا جنب الله ، أنا باب الله » .

(٣) يقول الصادق: «إن العلم الذي أنزل مع آدم لم يرفع وما مات عالم إلا وقد ورث عليه». ويقول الباقر: «إن علياً كان عالماً والعلم يتوارث». وهذه الأحاديث واردة عند الكليني في فصل يسميه «فصل في أن الائمة ورثة العلم يرث بعضهم بعضاً» وفصل «في أن الائمة ورثوا علم النبي وجميع الأنبياء والأوصياء الذين سبقوهم» .

(٤) هذه الكلمة للامام علي يوردها الشيرازي في شرحه للحديث الثالث من باب الروح من كتاب التوحيد .

أنه يعرف إمامه أي وجه الله بالنسبة اليه <sup>(١)</sup> ، وبالعكس فان من يموت دون أن يعرف إمامه يموت موتة جاهلية <sup>(٢)</sup> أي بدون أن يعرف نفسه .

٤) تصل هذه التوكيدات الى قمتها في خطبة البيان الشهيرة المنسوبة للإمام الاول والذى يتعدد فيها هو إمام أزلي باق . « أنا علامة القدير ، أنا عرفات القويوب ، أنا عتبة الاعتاب ، أنا بطانة بريق العزة الالهية أنا الاول والآخر والظاهر والباطن ، أنا والله وجه الله ، أنا مرآته ، أنا الكلام الاعظم ، أنا اللوح المحفوظ ، أنا ايليا الانجيل ومستودع سر رسول الله <sup>(٣)</sup> ». وتستمر الخطبة حتى تصل الى سبعين من التوكيدات الخارقة . وأياماً ما كان زمن هذه الخطبة ، ( فهو أقدم مما ظنه بعض النقاد ) وهي تظهر لنا ، إثمار نظرية الانسان الملحوظية العرفانية او الحقيقة الحمدية الباقة في علم الامامة . فتوكيدات الائمة هذه مفهومة تماماً لأن ولايتمم كما قلنا ذلك سابقاً هي باطن النبوة ، ولانهم اخيراً ، مفتاح الحروف القرآنية تعني الحروف السرية المكتوبة في مطلع السور وأحياناً كأساء لها .

---

(٤) انظر من ٩٩ تعليق ٢ . ومع هذا فان في الحديث رواجاً اسماعيلية واضحه . جاء في « سرائر النطقاء » باسناده الى ابي ذر قال : « سمعت أمير المؤمنين علياً وهو يقول « أنا وجه الله الذي ذكره بقوله : ( فأينا تولوا رجوهم فثم وجه الله ) ». هذه الصفة ترد كثيراً في كتب الاسماعيليين . انظر مثلاً القصيدة ١١ من ديوان المؤيد داعي الدعاة : « فوجهم وجه الله المثير » . وقوله في القصيدة ٤ من نفس الديوان « شهدت بأنك وجه الله » . ومثل هذه الاقوال مفهومة . فالوجه عندهم هو الابداع الاول الكامل التام ، ومثله في العالم الجسماني التي وهكذا يصير الى على ومنه الى الأفهة .

(٥) أورده الكليني في اصول الكافي من ١٢٨ وأورده داعي الدعاة المؤيد في الله في المجالس المؤيدية ج ١ - من ١٥٦ .

(٦) لم ترد خطبة البيان الكبرى هذه في « نهج البلاغة » ، والشيعة الائنة عشرية تردها من أساسها . يقول الشيخ عباس القمي ، متابعاً في ذلك العلامة الجلبي وبخار الأنوار : « أما ما ورد من الأخبار الدالة على بعض معانى التفويض كخطبة البيان وأمثالها فلم ترد إلا في كتب الغلة وأمثالهم » ( سفينة بخار الأنوار . مادة بين ) .

وكتب عارف ثامر على ذيل هذا التعليق يوم راجمه ، « إن هذه الخطبة تعتبر بنظر الاسماعيلية مشوهة وهي من تصنيف الغلة . ونحن ننزع الامام علي بن أبي طالب عن مثل هذه =

ولأنهم جميعاً حقيقة واحدة ونور واحد، فإن ما يقال عن أئمٍ منهم يصدق على كل من الاثني عشر الباقيين . وهم يتباينون ، بحسب ظهورهم في التاريخ على هذا الشكل : ١ - علي ، أمير المؤمنين ( ٤٠ - ٦٦١ م ) ٢ - الحسن البصري ( ٤٩ - ٩٦٩ م ) ٣ - الحسين سيد الشهداء ( ٦١ - ٦٨٠ م ) ٤ - علي زين العابدين ( ٩٢ - ٧١١ م ) ٥ - محمد الباقر ( ١١٥ - ٧٣٣ م ) ٦ - جعفر الصادق ( ١٤٨ - ٧٦٥ م ) ٧ - موسى الكاظم ( ١٨٣ - ٧٩٩ م ) ٨ - علي الرضا ( ٢٠٣ - ٨١٣ م ) ٩ - محمد الجواد التقى ( ٢٢٠ - ٨٣٥ م ) ١٠ - علي التقى ( ٢٥٤ - ٨٦٨ م ) ١١ - الحسن العسكري ( ٢٦٠ - ٨٧٤ م ) ١٢ - محمد المهدي القائم ، الحجة . وقد ردوا جميعاً انهم اوصياء على معارف رسول الله ، و المعارف الانبياء السابقين . وسيظهر لنا « علم المرفان » ( انظر الفصل التالي ) معنى الارث في هذا . ويسمح لنا كل ما سبق ، بأن نهدم حكماً مسبقاً وإشكالاً مفاده ان الولادة من رسول الله لا تكفي لجعل هذا النسب اماماً ، اذ يلزمها النص والمقصمة ، فليست امامتهم اذن نتيجة لقرابتهم برسول الله بل لعل العكس هو الاصح فقربتهم الارضية برسول الله ناجة ، وهي علامة على وحدتهم الابداعية مع رسول الله .

---

#### الاقوال السخيفة المبتلة » .

لكن الملا صدرا في شروحه على اصول الكافي يورد بعض الخطب ، كالقاصفة وسوانها وهي لا تقل غلوأ و « اشرافاً » عن هذه الخطبة .

والنص الذي يعتمد الاستاذ كوربان هذه الخطبة لا يطابق النص الذي اعتمد المرحوم ماسينيون ولا مترجمه الدكتور بدوي ( انظر من ١٠٨ . الانسان الكامل في الاسلام ) وبالتالي فلا تكون مطابقة لخطوط باريس رقم ٢٦٦١ ولا لنص القندوزي ( بناییں المردة من ٤٠٤ - ٤٠٧ ) ولا نص كتاب الدر المنظم .

وقد اضطررتنا للطابقة بين التصين من الاستاذ الى خطبتي الافتخار والتطنجية اللتين يوردهما الحافظ رجب البرسي في « مشارق أنوار اليقين » من جهة ونص الاستاذ ماسينيون من جهة ثانية . وبالطبع فان هذه الخطب جميعاً تسير في نفس الاتجاه الذي يشير اليه الاستاذ المؤلف وتفضي الى نفس القصد والمعنى .

٥ ) ثمة مجال لكي نلاحظ من جهة اخرى ان فكررة الولاية لها اصولها في التشيع ذاته حتى تبدو غير منفصلة عنه الا انها قد فصلت ، وتلك هي قضية جمیع التصوف غير الشیعی کلها ، وهو الذي لم تتضح بنایمہ کما قلنا ، بعد . ففي هذه الحالة فقد الولاية اصلها وعاسکها ورکیزتها لأنها تحيل الى التبی ما يعود الى الامام . وثمة نتيجة اخرى خطيرة تنجم عن افلالع الولاية من جذورها الامامية ؟ هي ان أئمۃ المذاهب السنیة الاربعة ( الحنفی والشافعی والمالکی والحنبلی ) يصبحون ورثة واوصیاء النبی وبقیة الانبیاء ؛ وتنقطع الصلة العضویة والقطعیة المزدوجة للشیریة والحقیقتیة ، وتقوى بالتالي الشیریة والتفسیر الفقیری الحالص للاسلام . ونحن نکاد ان نمسک هنا بینبوع ظاهرۃ « جمعنة وعلمائیة » خاصة جداً . فالباطن معزول عن الظاهر بل هو مستبعد تماماً ، وهو موقف الفلسفه والتصوفین الذين يسیرون في طريق خطرة فتشبه عليهم الامور . من هذه الظاهرۃ التي لم تخلل للآن بعد ، تتکون لدينا فکرة واضحة عن كل الشیعیة الذين فهموا ( وعلى رأسهم حیدر آملي ) ، الصلة الاولی لتحويل الاسلام الى دین تشریعی الحالص ، فعارضوها وأنکروا على الأئمۃ الاربعة صفة الوراثة او الوصایة بعد النبی ، وذلك لسبب اول ، هو انه لا يمكن ان يكون لهم الظاهر صلة ولا علاقۃ بعلم هو في طبیعته علم إرثی وإرث روحاً . ولسبب ثانٍ هو ان الولاية تجعل من الائمه ورثاء الباطن . والعرفان الشیعی یسمح لنا ان نفهم مغامرة ومخاطرة هذا الموقف .

## ٥ - علم العرفان

١ ) ثمة صلة أساسية بين غنوصیة فلسفة نبوية ما [ أو حکمة لدنیة ما ] وبين ظاهرة الكتاب المقدس المنزل من السماء . فلا بد لقضیة الاطام النبوی الا ان تكون قضیة متمیزة في الفكر الفلسفی الذي يتقلب بين أحشاء « جماعة اهل الكتاب » . وتجد الحکمة اللدنیة ، التي فتحت في الاسلام الشیعی نعمتها الخاصة فيه [ أي في الكتاب ] ، في نفس الوقت الذي يختلف منحاماً عن منحى الفلسفه

المسيحية ، وذلك لأن هذه الأخيرة ترتكز إلى واقع التجسد باعتبار أنه يمثل دخول اللاهوت في التاريخ والزمان . وعلاقة اللاهوت والفلسفة والإيمان والمعرفة ، ليست مفهومة على نفس الشاكلة في هذه الجهة وتلك . وهنا تتعلق العرفانية بالمعرفة الغيبية وتبعها مقولات تابعة للمعرفة النبوية [ الحكمة الدينية ] والحدود [ الترتيب ] التي تحدهما علاقة النبوة والولاية التي وضعنها أعلاه . وبالطبع فإنه لم يكن تحت جدل المتكلمين المقلاني طائل بالنسبة لهذه الحكمة الدينية التي اضططع بها الحكام الالهيون .

وتبسيط الأحاديث التي ينقلهالينا الكليني في مدونته ، من خلال ترتيبها لدرجات المعرفة والأشخاص النبويين بشكل تابع لدرجة توسط الملائكة ، تبسط أمامنا عقيدة الأنمة الخامس والسادس والسابع الفنوصية . كما تتسمح ، تلك الصلة القائمة بين علم العرفان [ الفنوصية ] وعلم الملائكة ، ستسمح لل فلاسفة بأن يدجعوا ملائكة المعرفة بملائكة الوحي . ولكنه يمكن من الأخذ الحالص ان نرى في هذا الاندماج بين العقل والروح ، عقلنة للروح . ففكرة العقل ليست فكرة الـ *Ratio* ( بل انه ليتمكن القول ان علم الملائكة يتضامن مع العرفانية والفلكل السينوي الذي سبب سقوط السينوبية اللاتينية في القرن الثاني عشر لأن المدرسة اللاتينية كانت قد اتخذت لنفسها منحي آخر تماماً ) . وبخلاف ذلك فإنه لا بد من الاشارة الى ان ترتيب الانبياء ونماذج المعرفة المتعلقة بهذا الترتيب ، مصدره تعاليم الأنمة ومن المستحيل الوصول الى مصدر اقدم من ذلك .

٢ ) ويشرح الأنمة ويعددون هذه الطبقات الأربع : ١ - النبي المنبأ في نفسه ، وليس عليه ابلاغ الرسالة الالهية التي تلقاها ، لأنها رسالة شخصية خالصة . فهي ضرب من النبوة « الازمة » [ أو غير المتعددة ] التي لا تتجاوز حدود شخص النبي لأنها لم ترسّل إلا اليه . ٢ - النبي الذي يرى ويسمع صوت الملائكة في الحلم ولا يعيشه في اليقظة ، وليس مرسلًا إلى أحد ( ويسوقون « لوطاً »

كمثال ) . ٣ - والى هاتين العلقتين تضاف طبقة ثالثة هي طبقة النبي الذي يرى ويدرك صوت الملائكة ، ليس في الحلم فقط ، وإنما في اليقظة أيضاً ، ويمكن أن يكون رسولاً إلى جماعة قليلة أو كبيرة ( ويسوقون يومن كمثال ) . وتلك حالة النبي المرسل ولا شأن لنا به بعد ، إذ ثأتنا الآن هو نبوة التعريف أو التعليم . ٤ - وغيره في طبقة الانبياء المرسلين ، طبقة الانبياء الستة أو السبعة الكبار ( آدم ، نوح ، إبراهيم ، موسى ، داود ، عيسى ، محمد ) ؛ إذ انهم أرسلاوا بر رسالة وليلفوا شريعة أو قانوناً هاماً جديداً ينسخ القوانين الألهية السابقة ، وتلك نبوة التشريع أو النبوة التشريعية . وإنما لواضحة أخيراً أن الرسالة لا تكون إلا من بلغت فيه الولاية درجة كاملة من النضج ، كما أن النبوة لا تكون إلا من بلغت فيه الولاية درجة كاملة من التطور . فشدة ما يشبه التعليم الاهلي التصاعدي .

ولدينا ملاحظتان اجحيليان . تتعلق الاولى بتدخل فكرة الولاية هنا بالذات . ففيها يختص بطبعي الانبياء الاولى والثانية ، فإن الشراح الشيعية يخبرونا بأنهم أولياء لا أكثر ولا أقل . انهم رجال الله يتلذذون بمعارف لم يكتسبوها من الخارج اكتساباً نبيجاً لتعليم انساني . ومع هذا فانهم لا يتلذذون بمعرفة علة هذه المعرفة ؟ أي لم تحدث لهم رؤية الملائكة الذي يلقى بهذه المعلومات في قلوبهم . ولكن ( الشراح ) يعطونا توضيحاً رئيسياً . فكلمة الولي ( او الصفي او حبيب الله ) لم تستعمل أبداً مع أي من الأولياء في المخطب السابقة على رسالة نبي الاسلام . قد كانوا أنبياء وحسب ( وقد يجعلنا هنا نتفكر في *Beni - ha Nebi'im* من الكتاب المقدس ) . وبعد ظهور الاسلام لم يعد مصطلح «نبي» قيد الاستعمال وإنما يقال «أولياء» . ولكن ليس بين الولاية والنبوة البسيطة ، أي تلك التي لا تصاحب رسالة تشريعية ، أكثر من خلاف في استعمال الكلمة ؟ أما الفكرة والمعنى فواحد . فحالة الانبياء القدامى ، من حيث العرفان ، وهي حالة الأنمة تماماً ، ذلك انهم يتلذذون بالإدراك السمعي للملائكة في الحلم <sup>(١)</sup> . انهم

(١) انظر تمهيد الامام موسى الصدر في اول هذا الكتاب .

الحدثون الذين يتحدث الملائكة اليهم . وهذا الوضع ذو أهمية قاطعة ، فهو أساس الفكرة الشيعية ، عن دور الولاية الذي يلي دور النبوة ، كلها . وهي تجعل استمرار « النبوة الباطنية » يعني استمرار التاريخي القدسي تحت ستار الولاية ، ممكناً ، وذلك لأن ما ختم هو النبوة التشريعية وحدها .

أما الملاحظة الثانية فهي هذه : لقد تم ترتيب فئات العرفان النبوية بشكل تابع لوساطة الملائكة المرئية أو المسموعة أو غير المرئية ، نعني بشكل تابع للوعي الذي يمكن للذات أن تأخذه . وتتضمن رسالة الرسول رؤية الملائكة في حالة اليقظة ( وهي رؤيا سيفسر <sup>نظمها</sup> ) ، بنمط من الأدراك مختلف عن الأدراك الحسي ) ، وهي ما نشير إليه بالوحى . أما في بقية الطبقات من الأنبياء ، فتتکلم عن إلهام على مختلف الدرجات وعن كشف صوفي . وثمة حديث يقول « إن الإمام يسمع صوت الملائكة <sup>(١)</sup> ، ولكن لا يراه لا في المنام ولا في اليقظة » .

٣ ) ولقد أثارت هذه الأشكال من العرفان القدسي انتباه مؤلفينا طويلاً . إلا أن معناها لا يفهم إلا إذا ربطناها بجمل علم النبوة . فإذا كان النبي قد أشهر بحالة على النموذجية باعتباره أقدر الصحابة جميعاً في التقدم نحو الله بقوه عقله وبجهته عن المعرفة <sup>(٢)</sup> ، فذلك لأن الامر يتعلق هنا بسيطرة مفهوم نبوي للعقل

(١) لعل المؤلف يقصد إلى ما ورد في كتاب الحجة من أصول الكافي خصوصاً هذه الأبواب : « باب طبقات الأنبياء والرسل » و « بباب الفرق بين النبي والرسول والمحدث » و « بباب الاضطرار إلى الحجة » وإلى متروح الملا صدراً عليها .

« كتب الحسن بن العباس المعروف بالرضي لأبي عبد الله : جعلت فداك أخبرني ما الفرق بين الرسول والأمام والنبي ؟ فأجاب الفرق بين الرسول والنبي والأمام : أن الرسول هو الذي ينزل عليه جبريل فيه ويسمع كلامه وينزل عليه الوحي ، وبما رأى في منامه نحو رؤيا إبراهيم ؛ والنبي رأى سمع الكلام ، وربما رأى الشخص ولم يسمع ، والأمام هو الذي يسمع الكلام ولا يرى الشخص ». كتاب الحجة المرجع السابق .

(٢) لعل المؤلف يقصد إلى الحديث النبوي الذي يثبته الملا صدراً في شرحه المشار إليه « إذا تقرب الناس إلى الله عز وجل بالبر ، تقرب أنت بعقولك ». ( باب طبقات الأنبياء والرسل ) « شرح الحديث الأول » .

غير شرط الفلسفة الإسلامية من ألفها إلى يائها . فعندما تقر هذه الفلسفة بالصلة التي تقييمها هي بين وساطة الملائكة والافتراق العقلي ، فلا تكون قد تعمدت والحالة هذه حدودها اطلاقاً . وكما قلنا فإن عرفانية الفلسفة تلحق بعلم العرفان النبوي وذلك بادماجها العقل الفعال بالروح القدس ( جبريل ، ملاك الوحي ) .

ولهذا ، فانتابنتر البيان الاجمالي للحكمة الالهية الشيعية اذا لم نشر باختصار الى الكيفية التي وسع بها مفكرونا في شروحتهم العرفانية التي ابتدأها الائمة . والملا صدرا استاذ كبير في هذا الباب ، فالعقيدة التي يصوغها على هامش نصوص الانمة تمثل كل معرفة حقيقة باعتبارها كشفاً او ظهوراً . وذلك ان القلب ( هذه الطيبة التورانية ومرتكز الذكاء ) عنده ملكة تجميع الحقائق وكل ما هو قابل للمعرفة . غير ان المعرفة التي تتجلّى له من حجب الغيب يمكن ان يكون مصدرها العلم الشرعي او معطيات الشريعة ، كما يمكن ان تكون علمًا عقلياً وبالتالي آتية مباشرة من معطى المعطيات . وهذا العلم يمكن ان يكون نظرياً قبلياً ، او قل مطبوعاً بحسب تعبير الامام الاول ، وهذه هي معرفة المبادئ الاولى التي يمكن ان تكتسب اكتساباً . فاذا كانت مكتسبةً يمكن ان يكون هذا الاكتساب بالجهد واللحاظة او بالاستبصار او الاعتبار وذلك هو علم الفلسفة لا اكثرا ولا اقل<sup>(١)</sup> . وإما ان تهاجم القلب وتتعكس فيه فجأة وهذا

(١) هذه المقالة تصدّى وتكرّر لما ذهب إليه الملا صدرا في شرحه على اصول الكافي (نفس المرجع أعلاه ) يقول الملا صدرا : « أولًا يجب أن يعلم أن قلب الإنسان بغير زنة مستعد لقبول حقائق المعلومات ، ولكن العلوم التي تتجلّى من حجب الغيب تنقسم إلى عقلية وشرعية . أما الشرعية فهي المأخوذة بطريق التقليد عن الآباء وأما العقلية فالراد بها ما تقتضيه غريرة العقل من غير أن يؤخذ بالتقليد والسماع وهي منقسمة إلى ضرورة لا تدرى من أين حصلت وكيف حصلت ( وذلك ما يسميه الفلسفة بالأوليات ) فان هذه العلوم يجد الإنسان نفسه مفطوراً عليها منذ الصبا إلى ... . والى غير ضرورة ويقال لها المكتسبة وهي المستفادة بالتعلم والاكتساب وسلاماً التسمين قد يسمى بالعقل كما في قول أمير المؤمنين عليه السلام » : ←

ما يسمى بالاهام . وينبغي ان نميز ، بالنسبة للاهام ، الحالة التي يحدث فيها بدون ان يعرف الانسان العلة التي ألقته فيه ( الملاك ) ، وهذا هو إهانة الاولياء عموماً ؛ والحالة التي يرى فيها الانسان هذه العلة مباشرة وهي حالة الوحي من الملاك الى النبي . اذن فان علم المرفان هذا يشتمل على ظمور واحد ، يتجلی في درجات مختلفة هي معرفة الفلسفه والملهمين والانياء دفعه واحدة .

٤) وتقودنا فكره العلم كتجلي ، يشغل القلب فيه محل المضو المدرك ، الى اقامة حلقتين متوازيتين ذات مصطلحات متشابهة . فلدينا من جهة : بصر الظاهر ( او رؤية الخارج ) وتتبعه الشمس ، والعين ملائكة الرؤيا والادراك ، ولدينا من جهة اخرى بصيرة الباطن ( او الرؤية الداخلية ) وتبعها القلب والعقل والعلم والمالك ( الروح القدس او العقل الفعال ) . فبدون اشراق الشمس لا يمكن للعين ان تبصر ، وبدون اشراق الملاك - العقل ، فان العقل الانساني لا يمكنه ان يعلم ( وهنا تتحد النظرية السينية بالفلسفه النبوية ) . ويسمى هذا الملاك - العقل باسم « الكلام » لأن العلة التي تتوسط بين الله والانسان لتجعل « العلم في القلب » كما ان الكلام ( او القلم ) هو واسطة بين الكاتب والقرطاس الذي ينطوي عليه . فليس ثمة مرور من نطاق المحسوس الى نطاق الغيب ، ولا تساؤل عما اذا كان هذا المرور شرعياً ام لا ، ولا تجريده اطلاقاً من المحسوس . ولكن

«رأيت العقل عقلين فمطبوع ومكسوب  
ولا ينفع مسموع اذا لم يك مطبوع  
كما لا ينفع ضوء الشمس من نوع»

والاول هو المراد من قول رسول الله: « ما خلق الله خلقاً أكرم عليه من العقل » والثاني هو المراد بقوله لعلي عليه السلام : « اذا تقرب الناس الى الله عز وجل بالبر تقرب انت بعقولك ». ويقول :

العلوم التي ليست ضرورية لغا تحصل في القلب في بعض الاحوال ويختلف الحال في حصولها ، فتارة تهمم على القلب كأنها ألقته فيه من حيث لا يدري وتارة تكتسب بطريق الاستدلال والتعلم . فالذى يحصل لا بطريق الاكتساب وحيلة الاستدلال يسمى إهانة والذى يحصل بالاستدلال يسمى اعتبار واستبصاراً . ( نفس المرجع ، نفس الصفحة ) .

الكلام هنا عن وجهين في مستويين مختلفين ويعودان لبيان واحد . وهكذا تصبح فكرة المعرفة القلبية فكرة ذات اساس ، وهي فكرة قال بها الآئمة ، واليهما تشير الآية القرآنية العاشرة من سورة النجم عندما تكلم عن رؤيا النبي الأولى [ مَا كَذَبَ الرُّوْاْدُ مَا رَأَىٰ ] او الآية ٤٥ من سورة الحج [ فَإِنَّهَا لَا تَنْعَمُ الْأَبْصَارَ وَلَكِنْ تَنْعَمُ الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصَّدُورِ ] .

ولأن موضوع الكلام ظهور واحد يظهر عن طريق الموات او عن طريق اخرى وعلى درجات مختلفة من الجلال ، وهو ظهور حدوده إبصار الملائكة يلقي بالعلم في القلب في حالة اليقظة، وهذا الابصار شبيه بإبصار العيون، فيمكن القول انه ، بحسب تبيانية علم العرفان النبوى ، فان الفيلسوف لا يرى الملائكة يعقل بواسطته وعلى قدر طاقته . اما الأنثى وال أولياء فيسمعون سمعاً روحياً . وأما الأنبياء فيصرون عليه . وهذه المقارنة التي نجدها عند الملاصدرا وعند آخرين سواء ترجع إلى ظاهرة المرأة . فنمة حجاب بين مرآة القلب واللوح المحفوظ الذي نقشت فيه كل الأشياء . وتجلي العلم الصادر عن مرآة اللوح المحفوظ في المرأة الأخرى أي مرآة القلب هو كمثل انعكاس صورة من مرآة في مرآة اخرى قبلتها . وهذا الحجاب الذي يحجب ما بين المرأتين يرتفع في النهاية ، إما لأن يداً أزاحتـ ( جهد الفيلسوف ) وإما بسبب هبوب الريح وقد يحدث أن يهب نسيم الالطاف الاهمية فينكشف الحجاب من أمام عين القلب ( ١ ) .

(١) «حقيقة القول فيه ان القلب من شأنه ان يتجل في المضرة الربوية وحقيقة الحق في الاشارة كلها ، وإنما حيل بينه وبينها بالاسباب الحسنة التي ذكرناها ومثلنا فيها بمحب المرايا في شرح الكتاب الاول فهي كالمحابي امثال بين مرآة القلب وبين اللوح المحفوظ في مرآة القلب ، يضاهي انطباع صورة من مرآة في مرآة تقابلها والمحاجب بين المرأتين تارة تزال باليد وأخرى يزول بهبوب ريح يحرر كده ( كما ) ، قد تهب رياح الالطاف الاهلية فيكشف المحاجب عن عين القلب فيتجل فيها بعض ما هو مسطور في اللوح المحفوظ ويكون ذلك تارة عند المقام ... وقام ذلك عند الموت . وفي البقظة قد ينتحب المحاجب ايضاً ... الخ ». ( نفس المترجم )

وَمِنْهُ بعْضُ سُطُورِ يَحْمِلُ بِهَا الْمَلَائِكَةُ كُلَّ ذَلِكَ بِغَيْرِ مَا فَعَلْنَا : « فَلَمْ يَفْارِقْ الْاَهَامُ ( عِلْمُ الْاَنْبِيَاءِ وَالْاُولَى اِيَّاهُ ) الْاَكْتَسَابُ ( عِلْمُ الْفَلَاسِفَةِ ) فِي نَفْسِ الْعِلْمِ وَلَا فِي مَحْلِهِ ( الْقَلْبُ ) وَلَا فِي سَبِيلِهِ ( الْمَلَكُ - الْكَلَامُ - جَبَرِيلُ - الرُّوحُ الْقَدِيسُ - الْعُقْلُ الْفَعَالُ ) وَلَكِنْ يَفْارِقُهُ فِي جَهَةِ زَوَالِ الْحِجَابِ وَانْ ذَلِكَ لَيْسَ بِاِخْتِيَارِ الْعَبْدِ ، وَكَذَا مَا يَفْارِقُ الْوَحْيُ الْاَهَامَ فِي شَيْءٍ مِّنْ ذَلِكَ بَلْ فِي مَشَاهِدَةِ الْمَلَكِ الْفَيِيدِ لِلْعِلْمِ فَإِنَّ الْعِلْمَ اَنْتَ تَحْصُلُ فِي قُلُوبِنَا مِنْ اللَّهِ بِوَاسِطَةِ الْمَلَائِكَةِ وَالْاَنْبِيَاءِ أَشَارَ بِقَوْلِهِ : ( الْآيَاتِ ٥٠ وَ٥١ مِنْ سُورَةِ الشُّورِيَّ ) : [ وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَنْ يُكَلِّمَ اللَّهَ إِلَّا وَجِئَ أَوْ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ أَوْ يُؤْسِلُ رَسُولاً فِي وَحْيٍ يَوْمَئِنَهُ مَا يَشَاءُ إِنَّهُ عَلَيْهِ حَكْمٌ ] ( ٥١ ) وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أَمْرِنَا مَا كُنْتُ تَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَلَا الْأَيَّامُ ... إلخ ] ( ١ ) .

٥) وَيَلْحُقُ بِعِلْمِ الْعِرْفَانِ النَّبَوِيِّ اذْنُ ، كُلُّ مَا يَدْخُلُ فِي النَّطَاقِ الْعَادِيِّ لِلْفِيْلِسُوفِ وَكُلُّ مَا يَتَعْلَقُ بِالْعِرْفَانِ الْقَدِيسِيِّ وَادْرَاكَاتِ الْغَيْبِ وَالْاَدْرَاكَاتِ الْبَصَرِيَّةِ . وَيُوَضِّحُ الْمَلَائِكَةُ مُسْلِمَاتِ هَذَا الْعِرْفَانِ مُظْهِرًا أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَ الْاَشْرَاقِ تَقَارِبًا أَسَاسِيًّا بِعْنِيَّةِ أَنْ صَدَقَ الْاَبْصَارَاتِ النَّبَوِيَّةِ وَادْرَاكَاتِ الْغَيْبِ تَقْوِيدَهُ إِلَى القَوْلِ بِيُوْجُودِ مُلْكَةِ عِلْمٍ ثَالِثَةٍ بَيْنَ الْاَدْرَاكِ الْحَسِيِّ وَالْتَّعْقِلِ الْخَالِصِ لِلْمَعْقُولَاتِ . وَهَذَا هُوَ السَّبِبُ فِي الْاِهِمَةِ الْمُعَطَّةِ لِلْمَخِيلَةِ وَلِلْاَدْرَاكِ بِالْمَخِيلَةِ كَأَدَاءٍ لِاَدْرَاكِ عَالَمِ الْمَثَالِ وَهُوَ الْعِلْمُ الْخَاصُّ بِهَا ، فِي نَفْسِ الْوَقْتِ الَّذِي تَوْجِدُ فِيهِ . وَفِي مُقَابِلِ نَزَعَةِ الْفَلَاسِفَةِ الْعَامَةِ هَذِهِ تَوْجِدُ ، مُلْكَةً نَفْسِيَّةً - رُوحَانِيَّةً خَالِصَةً مُسْتَقْلَةً عَنِ الْجَهازِ الْطَّبَيِّعِيِّ الْفَانِيِّ . وَسِكُونُ لَدِينَا بِجَاهِ كَافٍ لِلْعُودَةِ إِلَى السَّهْرِ وَرَدِيِّ الْمَلَائِكَةِ . فَلَنْكَفِيَ الْآنُ بِأَنْ نُؤْكِدَ هَذَا الْوَاقِعُ ، وَهُوَ أَنْ عِلْمُ نُوبَةِ الْأَنْتَمَةِ يَتَضَمَّنُ بِالْفَرْدِيَّةِ ثَلَاثَةَ مِنَ الْعَوَالِمِ ( الْمَحْسُوسُ وَالْمَتَخَيَّلُ وَالْمَعْقُولُ ) وَهَذِهِ تَطَابِقُ ثَلَاثَيَّةِ عِلْمِ الْاَنْسَانِ [ الْاِنْتَرِوْبُولُوْجِيَا ] وَهِيَ ( الْجَسْمُ وَالرُّوحُ وَالْعُقْلُ ) .

(١) الْمَلَائِكَةُ : شَرْحُ اصْوَلِ الْكَافِيِّ ، نَفْسُ الْمَرْجِعِ بَابُ طَبَقَاتِ الْاَنْبِيَاءِ وَالرَّسُولِ الْمَدِيْنِ الْاَوَّلِ ، فِي مَعْنَى النَّبِيِّ وَانْقَسَامِ الْعِلْمِ إِلَى الْعُقْلِيِّ وَالشَّرْعِيِّ . كِتَابُ الْمَجْعَةِ .

وقد تستند قوة البرهان الذي نسوقه على هذه النقطة الى النظرية التي تؤكد ان حقيقة أي فعل كان من افعال المعرفة تختلف في الواقع كثيراً عما يعتقده فيها العالم الظاهري الحسي . فحتى في حالة الادراك الطبيعي للموضوع الحسي الخارجي ، فإنه لا يمكننا القول ان الروح رأت الشكل الموجود في المادة الخارجية . فالادراك الحسي ليس هذا، كما ولا تشکل مثل هذه الصورة موضوعه . وإنما موضوعه ، في الواقع ، هو الصور والاشكال التي تبصرها الروح بعين الخيال . فالصور في الخارج هي أسباب ظهور الصورة التي تهأليها أمام الخيال . والموضع المدرك عن طريق الحواس هو في الحقيقة هذه الصورة المائمة . فإذا ما تكون مناسبة حدوث الصورة المائمة أمام الخيال ، وان نرتفع نحن عن طريق الحواس إليها ، او ان تحدث الصورة من الداخل وتنزل نحن إليها عن طريق المقولات الروحانية مُعملاً الخيال فنحضرها . وفي كل الحالات التي تحدث فيها هذه الصورة في الخيال تكون موضوع مشاهدة حقيقي . ومع هذا فإن ثمة اختلافاً : ففي الحالة الأولى يمكن ان يحدث خطأ نظراً لأن الظاهر قد لا يرافق الباطن ؟ اما في الحالة الثانية فان ذلك لا يمكن ان يحدث ، وذلك لأن الشكل – الصورة الذي ينبثق من التأمل الموجه الى الغيب وإشراق عالم الملائكة ، يحاكي الاشكال الالهية تماماً .

وهكذا فإن الفنونية النبوية مقودة الى نظرية في المعرفة – بالتخيلة والصور المائمة . وللما صدر بيسط النفسية الصوفية *Psycho - Physiologie* ( مظهراً دور الروح الحيواني ) التي تتيح ، اذ تبين المعايير التي كان الائمة قد وأشاروا اليها ، تعيين حالات الایماء الشيطاني ، او على نحو اعم ، ما نسميه حالياً بالقصاص .

وترادف أنواع الادراك العائنة للولي والنبي والرسول هذه ، عناصر الثلاثية الشهيرة ، نفي المقل والروح والجسد على التوالي . وهي الاسلام يجمع هذه الكمالات الثلاثة . وانه لمستحيل ، لسوء الحظ ، ان نعطي فكرة عن غنى هذا التعليم هنا . ( فهو يؤكّد [أي التعليم] أفكار الرؤية المقلية والسمع العقلي والسمع الحسي

الباطني ) ، كما يلوك القلب بدوره معاني الحاسية الميتافيزيقية المنس . وهذه الاخيرة هي التي تدرك تحديث وتكليم الملائكة او الروح القدس للحوامن الطبيعية ، وهذا هو التعليم الباطني ذاته بالمعنى الدقيق للكلمة ، نعني التعليم الشخصي اطلاقاً ، أي ذلك التعليم الذي لا تتوسط فيه جماعة ولا كاهن ، وهو أصل ما يسمى ايضاً بالحديث القدسي الذي يتكلم فيه الله بصيغة المتكلم المفرد . وبشكل يجمل هذه الاحاديث كنزاً فريداً من الروحانية الاسلامية ، ولكنها احاديث تصعب معرفة مقدار سلطانها ، اللهم الا بواسطة هذه الفنوصية التي تشير هنا الى مصادرها . وأخيراً ، فان علم العرفان هذا [ الفنوصية ] هو الذي يفسر بقاء النبوة الباطنية من يومنا هذا الى يوم الحشر ، تلك النبوة التي ان فقدتها ارض البشر هلكت . ذلك انه لا يمسك سر الفلسفة النبوية [ او الحكمة اللدنية ] ، التي ليست جدلاً عقلياً وانما هي تجلي للروح القدس ، إلا التاريخ القدساني .

٦ ) الآن يأخذ التباهي القائم بين ( العلوم الرسمية الكسيبة ) التي تusal بالجهد او بتعلم انساني و ( العلوم الارثية الحقيقة ) التي تusal بالتدرب ، أو دفعة واحدة عن طريق التعليم الالهي ، كل معناه وقوته . ولقد أظهر حيدر آملي ، من بين كل الذين رکزوا على هذا الموضوع ، لماذا تستطيع العلوم الارثية ان تشعر مستقلة عن العلوم الرسمية الكسيبة ، في حين لا تستطيع هذه الاخيرة ذلك بدون الاولى . والذي يقصد اليه حيدر آملي هنا ، ليس الفلاسفة ، لانه سيجمع في تلخيص رائع للموقف الفلسفى في الاسلام ، شهادات عديدة ، شهادة كمال كاشانى ، صدر تركى إصبهانى ، والبهاريان ، وأفضل كاشانى ، ونصير الطوسي ، والفزالي ، وحتى شهادة ابن سينا . وفي الواقع فان ابن سينا يؤكّد أننا لا نعرف سوى خواص وحوادث الأشياء وليس حقيقتها إطلاقاً ؛ فحتى عندما نقول عن الكائن الاول إنه واجب الوجود يكون ذلك صفة ملازمة له وليس حقيقته . وباختصار فان كل الفلاسفة المشار اليهم يتتفقون على ان الجدل النظري لا يصلنا الى معرفة الروح وحقيقتها . وهذا النقد الشيعي للفلسفة هو

فقد إنشائي قبل كل شيء . وبالطبع فان حيدر آملي يقسّو كثيراً على مثيله علم الكلام في الإسلام و م تقاة الأشاعرة و عقلايني المعتزلة ( انظر الفصل الثالث ) . فهو حين يعارض دعاهم و نقاوئها لا يفوته تناقضهم ولا تعطيليتهم الفعلية . ولكن الذين يقصدهم حيدر آملي بشكل رئيسي ، عندما ينشر بقصور « العلوم الرسمية » ، هم أولئك الذين يحملون الفكر في الإسلام الى مسائل تشريعية ، الى علم الفقه . وسواء لديه أكانوا سنة أم شيعة ، ولكنهم يتحملون وزراً خاصاً ، اذا كانوا شيعة .

ولقد كان للمتألهين وحدهم ، او الحكام الاهيون كما يدعون ، وسيظل لهم نصيب في إرث هذا العلم الذي وصفنا أنماطه بوحى وإلهام وكشف . ولكن الذي ينوع او يميز هذا العلم عن العلم الكسبي ، هو انه معرفة للروح ، نعني ، معرفة للذات ، وان النصيب من الارث يكبر بنسبة النمو الروحي وليس نتيجة لكسب العلوم التقنية وحدها مطلقاً . فالمعرفة عن طريق الوحي قد ختمت مع ختام النبوة التشريعية ، أما سبيل العلم بالادهام والكشف فستبقى مفتوحة ( وأين ما صادفنا هذه الجملة فان فحواها الشيعي مستمر ) . أما العلم [المعرفة] الذي أشير اليه على انه كشف صوفي فيمكن ان يكون علماً معنوياً محضاً ، كما يمكنه ان يدرك صورة متخيلة ( كشف صوري ) . وثمة حديث يبين ما يمكن ان يعنيه العلم بالذات على احسن وجه . ولقد قلنا ان اللاهوت الشيعي ( اعلاه - ١ - ٣ ) على عكس مدارس اخرى ينفي كل امكانية انسانية لرؤيه الله . وهذا الموقف موافق تماماً لجواب الله لموسى في الآية ١٤٢ من سورة الأعراف [ قالَ لَنْ تَرَانِي وَلَكِنْ انْظُرْ إِلَى الْجَبَلِ فَإِنَّ أَسْتَقْرَ مَكَانَه فَسَوْفَ تَرَانِي . فَلَمَّا تَجْلَسَ رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ دَكَّا وَخَرَّ مُوسَى صَعِيقاً ، فَلَمَّا أَفْتَاقَ قَالَ سُبْحَانَكَ تَبَّتْ إِلَيْكَ ] . ومع هذا فان هذه حديثاً عن النبي ( حديث الروايا ) يؤكد النبي فيه « اني شاهدت ربي في اجل الم هيئات <sup>(١)</sup> ». وعلى سؤال من

(١) حديث يأخذ به المتألهة والأشاعرة ويأخذ به الملا صدرا في شروحه على اصول الكافي ولكن لنعرض آخر .

نفس النوع يحيي الإمام الثامن علي الرضا (٢٠٣ هـ - ٨١٨ م) بمحوار يهدى لما كان يتأمل فيه الروحانيون . فالصورة الإنسانية ، باعتبارها مخلوقة على صورة الله ، فإنها خلية بأن تكون محلاً للظهور أو المظهر الالهي<sup>(١)</sup> . وفي الحقيقة فإن محمدًا لم يشاهد سوى صورة روحه هو ، وهي التي كانت في أجل الهيئات لأنها هيئه وصورة الحقيقة الحمدية الباقية أو الإنسان الكامل الملكوني الذي يشكل الإمام باطنـه . فكل مشاهدة لله إنما هي مشاهدة لصورـته الإنسانية . وفي الأجيال فقد بتنا نفهم الآن معنى الشعار الذي أذكـرنا به أعلاه « من عرف نفسه (روحـه) فقد عرف ربـه »<sup>(٢)</sup> ، يعني إمامـه باعتبار أن هذه حديثاً آخر يوضحـه هو « من مات بلا إمامـاً مات ميتة جاهـلـية »<sup>(٣)</sup> . ولعلـ الرسـول قال : « ستـرون رـبـكم كـما تـرون القـبرـ في لـيـلة مقـمرة » ولعلـ الإمام الأول قال في حـدـيـث نـلـحـظـ فيه تـذـكـرـاً وـاضـحاً لـلـأـنجـيلـ : « من رـأـني فـقـد رـأـى اللـهـ » . وينـهي أحدـ احادـيـثـ مع تـلمـيـذه كـمـيلـ بـقولـهـ : « سـيرـتفـعـ نـورـ في غـسـقـ الأـزـلـ فـيـزـدـهـرـ عـلـىـ هـيـاـكـلـ التـوـحـيدـ » .

٧- وعندما نتكلـمـ عنـ العـلـومـ الـأـرـثـيـةـ (الـقـيـتـلـقاـهـاـ الـإـنـسـانـ كـاـ يـتـلـقـىـ مـيـرـاثـاـ لـهـ) يكونـ المـهمـ هوـ أـنـ نـعـرـفـ عـلـىـ مـنـ تـنـطـبـقـ اـحـکـامـ الـنـبـيـ مـثـلـ هـذـهـ : « العـلـامـ

(١) أما الشـيخـ الصـدـوقـ فيـروـيـ فيـ « عـيـنـ اـخـبـارـ الرـضاـ » روـاـيـةـ مـخـلـفةـ بـعـضـ الشـيءـ . يـرـويـ الصـدـوقـ أـنـ إـبـاـ الصـلـتـ يـسـأـلـ الرـضاـ : « يـاـ إـبـنـ رـسـوـلـ اللـهـ فـيـاـ مـعـنـىـ الـخـبـرـ الـذـيـ رـوـوـهـ » أـنـ ثـوابـ لـاـ إـلـهـ إـلـاـ اللـهـ هـوـ النـظـرـ إـلـىـ وـجـهـ اللـهـ تـعـالـىـ » فـقـالـ عـلـيـهـ السـلامـ : « يـاـ إـبـاـ الصـلـتـ مـنـ وـصـفـ اللـهـ تـعـالـىـ بـوـجـهـ مـنـ الـوـجـوهـ فـقـدـ كـفـرـ » وـلـكـنـ وـجـهـ اللـهـ تـعـالـىـ اـنـبـيـاـوـهـ وـرـسـلـهـ وـحـجـجـهـ صـلـواتـ اللـهـ عـلـيـهـمـ هـمـ الـذـينـ بـهـمـ يـتـوـجـهـ إـلـىـ اللـهـ عـزـ وـجـلـ وـالـدـيـنـ وـمـرـفـقـهـ » صـ ١١٥ـ جـ ١ـ « فـيـ تـقـسـيرـ النـظـرـ إـلـىـ وـجـهـ اللـهـ تـعـالـىـ » .

(٢) حـدـيـثـ يـرـويـهـ المـلاـ صـدـراـ عـنـ الـإـمـامـ الـأـوـلـ . « اـنـظـرـ بـابـ الـرـوـحـ مـنـ كـتـابـ التـوـحـيدـ ، شـرـحـ الـحـدـيـثـ الـثـالـثـ » .

(٣) الـرـجـعـ السـابـقـ ، بـابـ اـنـ الـأـرـضـ لـاـ تـخـلوـ مـنـ حـجـةـ « كـتـابـ الـحـجـةـ » شـرـحـ الـحـدـيـثـ الـأـوـلـ .

ورثة الانبياء »<sup>(١)</sup> ، و « علماء أمتي مثل أنبياء بنى اسرائيل »<sup>(٢)</sup> ، و « مداد العلماء أزكي من دماء الشهداء » . فجدير أملي مثلًا ، يستبعد كل علامة الظاهر بالاجمال ، وكل تفسير يجعل من الأئمة الاربعة مؤسسي المذاهب الفقهية السنوية الأربع مثلًا ، ورثة للأنبياء . أفلم يزعموا هم أن علومهم جمعتها نوذج للعلم الكسي ، وسواء عليهم استعملوا القياس أو لم يستعملوه . أما المعارف الاربعة فتفترض نسبة معنوية نوذجها المثالى سلمان الفارسي الذي قال له النبي : « انت منا اهل البيت » . فهذا البيت ، كما يقول مؤلفنا حيدر أملي ليس البيت الظاهر ، ليس العائلة التي تشمل الزوجات والأولاد وإنما هو « بيت العلم والحكمة والمعرفة » . فهذا البيت النبوى قد تكون ، منذ البداية ، من الأئمة الاثني عشر الذين كانوا معاً ( حق قبل ظهورهم على الأرض ) ، وهذا هو أساس هذه العلاقة وهذه النسبة . فالشيعة الاثنا عشرية ، كما أخذنا إلى ذلك فيما سبق ، لا تقيم علم إمامتها على الولادة ، وإنما على العكس من هذا ، وعلى العكس مما رأيت به ، ترى أن الولادة لا تكفي أبدًا لقيام إمامية الأئمة . ولطالما رد الإمام السادس جعفر القووأن « ولايته من بعد أمير المؤمنين ، الإمام الأول ، لأنهن بكثير من ولادته منه »<sup>(٣)</sup> . وكما رأينا ، فإن عالم الابداع الاثني عشري يسبق ظهور الأئمة الاربعة في الوجود ؛ وقرباتهم الدموية او الارضية هي إمارة على ولائهم ودلالة عليها ولكنها ليست أساسها مطلقاً .

ولهذا فإنهم هم مبلغو العلم الذي هو إرث نبوى ، وبهذا التبليغ تستمر هذه النبوة الباطنية التي هي الولاية من أيامنا هذه إلى يوم الخشر . وعندما يحلّ

(١) اصول السكافى باب صفة العلم وفضل العلماء مجلد ١ . والحديث متواتر حتى تتجده في كتب الأدب : انظر مثلاً كتاب « التمثيل والمحاضرة » للشاعلى ص ٤٤ من طبعة مصر .

(٢) « عوائد الأيام » للترaci - غائدة ولاية الفقيه .

(٣) كتاب « سرماديه سخن » او « ثروة الكلمة » للسيزواري .

يجدر أثني الحكمة الأولى المذكورة أعلاه ، فانه يجدر من الواقع في شرك التراكيب العربية . فهو يترجم العلماء على أنهم أولئك الذين يرثون الانبياء . والعكس عنده صحيح ، فالذين لا يرثون العلم ليسوا بعلماء . فصفة الوارث تجعل من المال الذي يتلقاه الانسان شيئاً غير مكتسب من الخارج وإنما مجردأمانة تعود اليه . وبالطبع فان تلك الأمانة هذه يتطلب اجتهاداً ومراناً روحانيين . ولكن يجب الا نخطيء . فالحالة هنا تشبه حالة الكنز المدفون تحت الارض ، يتركه والد لبنيه . فالاجتهاد يزيل العائق ولكنه لا يحدث الكنز . ثم يستنتاج مؤلفنا : وكذلك فقد خلف آدم الحقيقي وراءه ، وتحت أرض القلب ، كنوز الحكم الالهية ؟ وهذا هو معنى الآية القرآنية ٦٥ من سورة المائدة : [ لو أنهم أقاموا التوراة والإنجيل وما أزلنا إلهم من ربهم لاكلوا من فوقهم ومن تحت أرجلهم ، منهم أمة مقتدية وكثير منهم ساء ما يعلون ] . وإنما لو اجدون كذلك فكرة أمانة الأسرار الالهية التي سامت للانسان في الآية ٧١ من سورة الاحزاب : [ إنما عرَضنا الامانة على السموات والأرض والجبال فأباينَ أنْ يحملنَها وأشفقُنَ منها وحملَها الإنسان إنَّه كانَ ظلوماً جهولاً ] . وهي اساس الباطنية الشيعية وهذا فان تارينها لا يمكن ان يكون إلا تاريخاً قدسانياً .

## ٦ - التاريخ القدساني

### وما وراء التاريخ

١ - نطلق اسم التاريخ القدساني على التمثيلات المنظمة في فكرة دور ( مفرد أدوار ) الولاية والنبوة ، كما نطلقه على التاريخ الذي لا تستخلصه من ملاحظة الواقع التجريبية وتسجيلها ونقدها ، فهو هذا الادراك الذي أشرنا الى درجاته في علم العرفان ؛ إذ ثمة علاقة بين علم العرفان القدساني والتاريخ القدساني . فالواقع المدرك هنا لها حقيقة الحوادث بالطبع ولكنها ليست

حوادث تتمتع بعينية العالم والأشخاص الطبيعيين الذين يملأون كتب التاريخ عادة ؟ إذ بهؤلاء الآخرين « يصنع التاريخ » . ولكنها وقائع روحية بالمعنى الدقيق للكلمة ، وتكتمل فيما وراء التاريخ ، ( ويوم ميثاق عالم النور الذي قابل فيه الله الجنس البشري كله هو خير مثل يضرب ) ، أو تشف من سياق أشياء هذا العالم الذي تشكل فيه النصر الحفي من الحدث ، والحدث غير المرئي الذي لا يقع تحت الادراك التجاريي الدينيوي ، باعتبار أنها تفترض ضرباً من الادراك الكشفي الذي يتفرد بالمقدرة على وعي المظاهر . فلا يدرك الأئمة والأنبياء ، كائنة وكائنات ، إلا في خطيبة التاريخ القدساني . ويتمتع التاريخ القدساني ، (الحقب النبوية ودور إمامات أو ولادة ما بعد النبوة ) ، بعينية ليست بعينية تطور ما ، ولكنها بعينية تقود إلى المصادر . إذن فإن أول ما يقصد إليه التاريخ القدساني هو معنى النزول ليستطيع وصف « الصعود » وختام الدور .

وكان يفسر الملا صدرا ذلك وهو يشرح تعليم الأئمة ، فان ما أنزل ( اي ما يتجل في قلب النبي ) ، هو أولاً حقائق وواقع القرآن الروحية قبل ان يتكون الشكل المرئي للنص من حروف وكلمات . وهذه الحقائق هي نور الكلام وقد كانت حاضرة من قبل ان يظهر الملائكة بشكل مرئي في ملخص نصوص الكتاب ، فقد كانت الحقيقة الروحية موجودة وهذه بالتحديد هي ولادة النبي في شخصه السابق على الرسالة النبوية ، لأن الرسالة النبوية تفترض ذلك <sup>(١)</sup> . وهذا يقول النبي كما رأينا : « على ( الحقائق ، الباطن )

(١) يشير المؤلف الى ما كتبه الملا صدرا ( في شرحه على الحديث الرابع ، الأخير ، من باب الفرق بين الرسول والنبي والحدث من كتاب الحجة من اصول الكافي ) :

قال تعالى « نزل عليك الكتاب » أي نزل حقائق القرآن وآثار الكتاب على قلبك بالحقيقة متجليه بسرحك وروحك لا صورة لفاظ مكتوبة على الواقع مقرودة فارسية او سريانية او عبرانية وكما قال « بالغ أزلناه » يعني نزل بالحقيقة لا بالصورة فقط ، ثم اخبر عنحقيقة الكتاب الذي هو كلام الحق بقوله : « ولكن جعلناه نوراً هندي به من نشاء من عبادنا » اشاره الى ان تعلم القرآن بأن يتجلى نور الكلمة الذي هو حقيقة القرآن على قلب من يشاء من عباده .

وأنا نور واحد<sup>١١</sup> . ومن هنا فقد ابتدأت النبوة مع آدم على الأرض (قارن هذه النقطة مع ما سيرد أدناه : التاريخ القدسي عند الإماماعيلية) . ولعله يكون أفضل لو أوضحنا الفارق بين الوحي الاهي الذي أعطي إلى آخرنبي مرسلا والإيماءات التي أعطيت للأنبياء السابقين . فلحسن نستطيع ان نقول ان كل نبي من هؤلاء الآخرين إنما جاء و معه نور أثراه من الكتاب الذي يحمله . ولكننا نستطيع ان نقول عن آخر الأنبياء ان ثمة نبيا قد جاء وهو بذاته نور ، وأنه كان برفقته كتاب . وإن قلب هذا النبي (أو باطنه) ، هو الذي ينير الكتاب<sup>١٢</sup> . وإن باطنه هذا هو الولاية : نعني ما يشكلحقيقة علم الامامة . وهذا فقد قال الله في سورة الجادلة ، عن المؤمنين الحقيقيين (آلية ٢٢) ليعزهم عن الجماعات الأخرى : « أولئك كتب في قلوبهم

(١) اورد هذا الحديث القاضي التستري (احقاق الحق ج ٥) ويفرد له بابا خاصا هو الباب الثالث وفيه سبعة اقسام . ويرويه التستري نقلأ عن « ينابيع المودة » ص ٢٥٦ ، و « فرائد السمعتين » ، و « كفاية الطالب » ص ١٧٦ ، و « الدقائق » .

والمقصود بهذا الحديث ١ - تفضيل على (ع) وهذا ما كان يرمي إليه القرishi الكنجي في كفاية الطالب ، اذ يضيف الى الحديث قول النبي « فضل على علّ سائر الناس كفضل جبريل على سائر الملائكة » . ٢ - « فكررة الامام المستودع والامام المستقر » وهذا ما يفهم من رواية القندوزي في « ينابيع المودة » ، اذ ان هذا النور ينتقل بين الارحام والاصلاب حتى ينقسم في اي طالب وعبد الله ، حتى اذا مات ابوطالب أصبح محمد مستودع الامامة والنبوة الى بيعة خديير خم التي ستعجل من علي (إماما) مستقرا . ٣ - « طبيعة الامام الابداعية التورانية » وهذا هو فهم ابن باوريه القمي « عيون اخبار الرضا » في ولادة فاطمة من نور (قارن ذلك بولادة الامام عند الإماماعيلية بـ ١ - ٤ ) ثم تقترب فاطمة بعلي فتصبح المصومون الاربعة عشر كلهم من نور فتفهم عندها الآية ٣٥ من سورة النور على ان المقصود بهم الأئمة . ( انظر في نقد هذا الحديث واصوله اليهودية والفارسية غولدرزير ترجمة بدوي ص ٢٤ وما بعدها) .

(٢) انظر الملا صدرا (الباب المذكور - الحديث المذكور من المرجع الابق) فهو يقول : « كما قال (جاءكم من الله نور) وهو محمد و (كتاب مبين) وهو القرآن فشتان بين نبين رسولين ،نبي يحيى و يكون هو بذاته نور و معه كتاب ونبي يحيى و معه نور من الكتاب .

الإعنان ، لأن الإعنان لا يبلغ الكمال إلا إذا بلغ هذا الباطن . فالادراك التام للحقيقة النبوية يفترض بلوغ هذه الباطنية والأحداث التي تكتمل فيها . وهذا أمر مختلف كل الاختلاف عما يبلغه الادراك التجربى في وقائع التاريخ الخارجى .

٢ - وخلص مما قلناه سابقاً (أ - ٣) حول العلاقة القائمة بين النبي و «الحقيقة المحمدية اليساقية»، او الانسان الكامل الملكوتى الذى هو المظهر، الى أن هذه كلها لا يمكن ان تكون ضرباً من إدخال الإلهي في التاريخ، مثلاً بمحنة ذلك في فكرة التجدد المسيحية. وخلص كذلك الى أن الوظيفة المظهرية تعنى انه يجب التمييز أبداً بين صفات الحقيقة اليساقية من جهة، وهي التي لا تتجلّ الا للقلب، وبين صفات المظهر الخارجى الذي يراه كل الناس مؤمنين وغير مؤمنين، من جهة ثانية. وبالطبع فإن النبي، بالإضافة الى كونه مظهر العالم الروحية والجسدية، فإنه كذلك «مجمع البحرين». ولكنّه عندما يتكلّم عن «وجهة» البحر الذي يمثل انسانيته، فإنه لا يستطيع الا ان يقول : [«قل إِنَّا أَنَا بَشَرٌ مِّثْلُكُمْ يُوحَى إِلَيْكُمْ»] ( الآية ١١٠ من سورة الكهف). وهذا فاتنا قلنا، عندما أشرنا الى الشيعة، انه اذا كان علام النبوة والإمامية الشيعيين، يضمن المفكرين الشيعة أمام مسائل مماثلة لمسائل علم المسيحية، فإن فكرة المظهرية (كرآةٍ تتعكس عليها الصورة دون ان تتجدد فيها) كانت تقودهم دائماً الى حاول مختلفة عن حاول العقيدة المسيحية الرسمية. والحال هو أنّ مردّ فكرة «الأدوار» وجود «الدور» نفسه، يعود الى هذه الحقيقة الفنية التي تستشف من خلال مظاهرها. فلأنّ ثمة دوراً فان هناك حدان يرتدّ اليها كل حدث من حوادث التاريخ الروحاني. وهذا الحدان هما باب ما وراء التاريخ؛ وهذا الأخير هو الذي يعطي للتاريخ معناه لأنّه يحيّله الى تاريخ قدساني. فبدون ما وراء التاريخ، أي بدون أسبقيّة «في النساء»، وبدون علم معاد، يكون من الخلف الحالص ان نتكلّم عن أي معنى للتاريخ.

أما الشعور بالبدأ وبالنهاية ، فيختلف عن « الوعي التاريخي » الذي بدأ مجิئه وفي موعد ثابت مع قدوم المسيحية وبمجيء فكرة تجسد الله في التاريخ ، وذلك لأن هذا الشعور موجّه أصلاً نحو إدراك الأشكال المظهرة . فالسائل التي أثارتها هذه التمثلات في الفلسفة الدينية في المسيحية منذ قرون ، لم تطرح أبداً الفكر الإسلامي اطلاقاً . ولهذا فإن فلسفة الإسلام الشيعي النبوية ، شاهدة على أن فلسفتنا ( في الغرب ) ، يجب أن تتصت لتفكير حول نفسها .

لقد أشرنا منذ البداية ( أعلاه ١ - ١ ) إلى انه اذا كان وجودان الانسان المسيحي مثبتاً حول بعض الواقع التي يحد لها توقيتاً في التاريخ ( الفداء ، التجسد ) فارت وعي الانسان المؤمن لأصله ومصيره الذين يتعلق بهما معنى حياته الحاضرة ، يكون مثبتاً على وقائع حقيقة ، وإن كانت تعود الى ما وراء التاريخ . فاما معنى أصله فيدركه بالسؤال الذي يطرحه الله على الآدميين في يوم الدبر قبل ان يهبط بهم الى الارض . فما من توقيت يمكنه ان يثبت تاريخ هذا اليوم الذي ير قبل وجود الارواح كما تقول الشيعة . والحمد او الطرف الآخر بالنسبة للشيعي ، مفكراً كان أم مؤمناً بسيطاً ، فهو رجعة الإمام الغائب ( الامام المهدي الذي مختلف فكره الشيعة فيه عن فكرة باقي المسلمين اختلافاً عيناً ) . فهذا الزمان الحاضر الذي يتسمى باسم الامام ، هو زمان غيبته . ولهذا فان « زمانه هو » قد أفرد بأماراة مختلفة عن أمارات التاريخ أي زماننا نحن . فلا يمكن ان تتكلم عن هذا الزمان ( أي زمان الفيبة ، زمان المهدي ) ، الا فلسفة نبوية لأنها فلسفة ( معادية ) أساساً . وبين هذين الحدين : [بداية] أو « تمييد في السماء » وختام او نهاية ، تتفتح برجمة الإمام المنتظر ، « على زمان آخر » ، فتنقل مأساة الوجود الانساني الذي يعيش كل مؤمن . فتقديم زمان الفيبة نحو خاتمه ، إن هو الا نتيجة لرجعة الإمام ، وهذا هو دور الولاية الذي يلي دور النبوة .

٣ - هذا وكان النبي الاسلام خاتم النبيين ولا نبي بعده ، او بتعبير أدق ،

لن يأتي بعده رسول يبلّغ الناس شريعة إلهية . هذه نقطة يتفق عليها جميع المسلمين من جهة ( أعلاه ١ - ٣ ) ، وهي أساس لمعضلة من جهة ثانية : أفتكون نتيجة ذلك أن يترك الوجودان الديني في الأجيال المتعاقبة ، على هذا الماضي النبوى الذي ختم ، فلا يدرك من الكتاب والحالة هذه إلا مجموعة قوانين الحياة الخلقية والاجتماعية ، لأن زمان النبوة ، قد ختم على هذا المعنى الحرفى الظاهر للنص . أم يبقى هذا الماضي النبوى نفسه « قيد الوصول » *Avenir* ، لأن نص الكتاب يجوي معنى روحياً مستوراً ، يتطلب تعليناً روحياً هو مهمة الأئمة . وبعد دائرة النبوة تلي دائرة الإمامة ، وهذا التتالي أو التتابع هو فكرة تشيعية في أساسها . ويرجع الإمامان الخامس والسادس في بعض أحاديثها إلى مبدأ التأويل محظيين بشررك التاريخية والشرعية قبل ان يحيط ، اليك هذا الحديث مثلاً : « لو كان اذا أزلت آية على رجل ثم مات ذلك الرجل ماتت الآية ، ماتت الكتاب . ولكن حي . حي يحرى فيمن بقي كما يحرى فيمن مضى<sup>(١)</sup> ». لقد رأينا الملا صدرا ينظم كل ما قيل حول هذه الناحية في شروحه على نصوص الأئمة ( انظر اعلاه ١ - ٥ ) . فما ختم هو النبوة التشريعية وحدها ، وما انتهى فهو استعمال الكلمة نبي . وعندما يقال أن النبوة مؤقتة وان الولاية باقية ، يكون المقصود هو هذه النبوة التشريعية . ذلك أتنا اذا وضعنا الأنماط الخاصة بالرسول ( أي رسول ) جانباً ، لي لا نعتبر إلا الأنماط الخاصة بالنبي ( أي نبي ) كما يرسمها علم المرفان ، وجدنا هذه الأنماط مشتركة بين الأئمة والأولياء بالمعنى الواسع للكلمة . وهذا فان ما يستر تحت اسم الولاية في الإسلام ، إن هو في الواقع إلا نبوة باطنية لا يمكن للإنسانية ان تفقدها بدون ان تنهار . وبديهي ان مثل هذا التوكيد سيظهر ثورياً للفانية امام أعين ( اهل العراظ ) السنة . ( انظر أدناه الفصل السابع : معنى قضية السهروري ) .

(١) الصفحة قبل الأخيرة من كتاب « شرح أصول الكافي » للملا صدرا .

فعلى هذا الحدس الاسامي ، يقيم علم النبوة الشيعي ترسيمه تاريخ قدساني عظيم تكشف فيه إرهاصه لاهوت عام لتاريخ الأديان . ولقد أوضح حيدر آملي ذلك في رسوم بيانية دقيقة معقدة ، كما تكلم شمس الدين الاهميجي في هذه القضية مطولاً . فشمة فكرة مشتركة بين الشيعة الاثني عشرية والاسعاعية ويلقيان عليها في نقطة الانطلاق ، وتلك هي ( فكرة النبوة الباقية وهي نفسها فكرة الولاية التي تبدأ في عالم الإبداع ، أدناه بـ ١ـ ) ، فالنبوة المطلقة ، الأساسية الأصلية ، انا تعود الى الروح الاعظم ( الانسان الكامل الملکوتي ، العقل الاول ، الحقيقة الحمدية الباقية ) ، التي يرسلها الله الى النفس الكلية قبل ان يرسلها الى الارواح الفردية ليشرح لها أسماء وصفات الله ( نبوة التعريف ) . وتبدو هذه القضية عند المفكرين المسلمين كتوسيع لقضية النبي الحقيقي في علم النبوة المسيحي واليهودي اي قضية النبي الحقيقي « الذي تنتقل مننبي الىنبي حتى تصل الى محل سكونها ». إلا أن « محل سكونها » هنا ، هو آخر الانبياءنبي الاسلام .

٤ - وتمثل كلية هذه النبوة كدائرة يتكون خطها من نقاط متالية تمثل كل نقطة منها نبياً ، اي لحظة جزئية من النبوة . وقد كانت النقطة الابتدائية في دورة النبوة على الارض هي وجود آدم الارضي . مننبي الىنبي ( وتعد السنن ١٢٤٠٠٠نبي ) ومن رسول الى رسول ( وتعد هذه السنن ٣١٣ منهم) ومننبي كبير الىنبي كبير ( وتعد منهم ستة او سبعة )، تقدم الدورة حتى يكون المسيح آخرنبي جزئي كبير . ومع مجيء محمد ، اكتملت الدائرة واختتمت . وهكذا يصبح محمد ، باعتباره خاتم النبيين ( فيجمل كل الانبياء السابقين ) ، ظاهر الحقيقة النبوية الباقية ، والروح الاعظم والانسان الكامل الملکوتي . ويظهر الروح الاعظم فيه بحقيقة النبوة ذاتها . ولهذا فإنه يستطيع ان يقول : « انا اول الانبياء خلقاً » ، ( باعتبار أن الروح الاعظم يستبق العالم في الوجود ) ، وآخرهم رسالة وظهوراً .

كل نبي من الانبياء ، من آدم حتى المسيح ، كان مظهراً خاصاً او حقيقة جزئية من هذه الحقيقة النبوية الباقية . أما الحقيقة التي هي دعامة الوصف بالنسبة في كل نبي ، فهي اللطيفة أي القلب الذي يتولد من ازدواج العقل والروح . فهي في كل نبي محل نزول العقل ( المعني العميق للملائكة قلب ) . فللقلب وجهان ، وحده الى العقل ، الذي هو سدة الرؤى ، ووجه الى الروح لأنها محل العلوم . « القلب عرش العقل في عالم الغيب » <sup>(١)</sup> .

والآن ، وبما ان الولاية هي باطن النبوة ، وبالتالي الصفة الانشائية للامامة ، لذلك فان ترسیمة التاريخ القدساني ، يجب ان تشمل في بجملها ، علم النبوة وعلم الامامة . ونهاية دور النبوة موافقة لبداية دور الامامة فعندما يتكلم حيدر آملي عن علاقة النبوة بالامامة في رسومه البيانية ، يمثل لدور الامامة بدائرة في باطن الدائرة التي تمثل دورة النبوة . ولهذا فان دورة الولاية تمثل ، في الواقع ، دورة التبطين ، إذ أن الامامة الحمدية هي باطن كل الديانات النبوية السابقة . ولهذا فان دور الولاية لا يحضر بمحضه شريعة جديدة وإنما بمحضه قائم أي « إمام القيمة » .

بتنا نعرف الآن ان الذي يدعى الولاية في الاسلام هو نفس الذي كان يدعى خلال الحقب السابقة للنبوة ، بالنبوة لا أكثر ( اي بدون رسالة رسول ) . وكما كان لحمد اثنا عشر إماماً ، فكذلك كان لكل نبي من الانبياء الستة او الخمسة الكبار الذين أرسلوا قبله : ( آدم - نوح - ابراهيم - موسى - داود - المسيح ) ، اثنا عشر إماماً أو وصياً ( ورثة روحـيون ) . إلا أن آئمه المسيح الاثني عشر ليسوا اولئك الذين نسميهـم بالرسل الاثني عشر او الحواريين

(١) « فللقلب المنور وجهان : وجه الى عالم الغيب وهو مدخل الالهام والوحي وجـه الى عالم المـس والشهادة » ملا صدرا . شرح اصول الكافي ، باب الفرق بين الرسـول والنـبي والمـحدث ، الحديث الثالث .

الاثني عشر تماماً ، وإنما هم أولئك الذين اضطلموا بالرسالة النبوية حتى مجده آخر النبيين <sup>(١)</sup> . وكما كان محمد مظهراً للنبوة المطلقة بصفته خاتم النبيين ، فكذلك كان وصيّة الإمام الأول مظهراً وخاتماً للولاية المطلقة . أما الظهور الجزئي في الولاية فقد ابتدأ بشيث ابن آدم وإمامته وتنتهي بخاتم الولاية الخاصة في الحقبة النهائية من النبوة ، بالأمام الثاني عشر ، المدعي المستور . وكل من الأولياء ، بالنسبة لخاتم الولاية ، هو في مثل نسبة كل من الانبياء إلى خاتم النبوة . وهكذا نرى أن خط سير النبوة لا ينفصل عن خط تأويلها الروحي ، فبهذا الأخير يتم « رجوع » النبوة إلى أصلها .

هـ - وبجمل هذا التاريخ القدساني تفاصيل كامل ، نظراً لأن الامامة الحمدية كائنة في الاشخاص الذين يمثلون عالم الابداع الاثني عشرى على الارض ، وفي اكال الديانات النبوية التي يقود هو « التاريخ القدساني » الى باطنها . فالتشريع ، باعتباره باطنية الاسلام ، يتم كل الباطنيات . لقد اقفل باب نبوة التشريع ، أما باب الولاية فسيظل مفتوحاً الى يوم القيمة .

وإن رسوخ هذه القضية واضح تماماً ، وهي حق لو اقتلت عذراً بامكاننا التعرف اليها . وهكذا فإنه اذا كان الحكماء الاهيون الشيعة قد تبنوا حكمة

(١) انظر في ذلك « الكشكوك » لحيدر بن علي الاملي . الطبعة الاولى ، النجف ١٣٧٢ .  
 فهو يورد ما يذكره المؤلف على هذا الشكل :

« الشريعة الاولى الفاتحة لآدم (ع) » او صياغتها اثنا عشر وصياغتها آدم . شيث ، ريسان ، قينان ، حيليت ، غنيماتا ، ادريس ، برد ، اخنوخ ، متواشخ ، ملك ، نوح . ثم الشريعة الثانية لنوح واوصياؤها اثنا عشر اخ . وشريعة موسى هي الخامسة عنده واوصياؤها اثنا عشر وهم عيسى ، شمعون ، يحيى ، منصور ، دانيال ، مكبيخال ، انشوا ، ريشغا ، نسطورس ، مرعيد ، بخيدا .

ويختتم الكلام : ستة انبياء مرسلين وهم كالستة ايام والارضيات كالاثني عشر ساعة ، لكل يوم منهم ، وكالاثني عشر شهراً التي تحيط بها السنة الكاملة .

ابن عربي الاهية الصوفية ( انظر الجزء الثاني من هذا الكتاب ) واجدین فيها ضاللهم المنشودة ، فان مثة نقطة أثارت الكثير من المناظرات لأنه كان من المستحيل على تلامذته الشيعة ( حسیدر آملي - کمال کاشانی - ساعین ترکی اصبهانی الخ .. ) ان يتساملوا فيها . فابن عربي ينقل صفة الولاية المطلقة من الامام الى المسيح ، في حين انه ربما وصف نفسه هو بصفة خاتم الولاية الحمدية <sup>(١)</sup> . وليس مجال الالاحاج على ذلك هنا ، ولكننا نستطيع ان نتبنا بالتفکک والتهاافت للذين تعرض لها الترسیمة التي عرضناها أعلاه نتيجة لهذا الموقف ، وذلك لأن دور الولاية يفترض انتهاء دور النبوة . ولذلك فلم يستطع الشرح الشیعی ان يفسروا اسباب محاولة ابن عربي . وعلى كل حال فان هذه المحاولة تلقت انتباھنا الى واقع ما لعلم الامامة وعلم المسیحیة من وظائف مماثلة ولكنھ يبقى ان معنى الانتظار المعادی كجوهر الوجدان الشیعی ، يؤكد انه لا يمكن لخاتم الولاية إلا أن يكون الامامة الحمدية مثلثة في شخص الامامین الاول والثانی عشر ، وذلك لأن الامامة الحمدية هي ظهور باطن الحقيقة الحمدية الباقية .

## ٧ - الامام المستور

### والمعاد

١ - هذا الموضوع الذي يشوق به علم الامامة والتاريخ القدسانی هو موضوع الفلسفة النبوية المفضل . وما لا شك فيه ان فكرة الامام المستور قد أطلقت على عدد من الأئمة على التوالي ، الا انها لم تستقر نهائیاً الا على شخص

(١) يسمی ابن عربي نبیة المسيح ( انظر كتابه فصوص الحکم - تحقيق عفیینی . ط مصر ) نبیة عامة او نبیة مصلحة ويعتبره خاتم الانبیاء . اما محمد فكان ذا نبیة خاصة اي ذا نبیة تشیریعیة . وهو يرى ان بامکان الارلیاء اكتساب هذه القویة بعد وصولهم الى درجة خاصة في معارفهم الردحی ( الفتوحات المکیۃ ج ٢ ، ص ٣ و ٤ ) و ( الفصوص ج ٢ ص ١٧٧ ) .

الامام الثاني عشر الذي انتهى به عالم ابداع الامامة . والأدب الذي يتكلّم عن الامام المستور ( في العربية او في الفارسية ) هو أدب ضخم جداً . وقد جمع مصادره صفّار القمي ( ٢٩٠ هـ / ٩٠٢ م ) وهو راوي حاضر الامام الحادى عشر ، والكليني وتلميذه التعمانى من القرن العاشر م. الرابع للهجرة ، وابن بابويه ( ٣٨١ هـ / ٩٩١ م ) الذي كان يستقي معلوماته من شاهد معاصر هو حسن بن مقطب ، والشيخ المفيد ( ٤١٣ هـ / ١٠٢٢ م ) ، ومحمد بن حسن الطوسي ( ٤٦٠ هـ / ١٠٦٨ م ) ، وأخيراً السنن الرئيسية المجموع في المجلد الثالث عشر من بحار الأنوار « دائرة معارف المجلس » . كما تظهر في ايران حالياً كتب كثيرة حول هذا الموضوع : « إلزام النسب » للشيخ علي يزدي ، و « الكتاب العقري » للعلامة التهوندي . ( الا انه لم يترجم من كل هذا التراث الا بعض الصفحات فقط الى الفرنسية ) .

وال فكرة الاساسية التي يتأملها ممثلو الحكمة الإلهية ( او المرفان الشيعي ) هي التي ذكرناها سابقاً : فكما ان دورة النبوة تختتم بخاتم النبيين ، كذلك فان الولاية ، وهي التي تحاذى النبوة وتقايسها من حقبة لعقبة ، تختتم بالامامة الحمدية ؛ فتختتم الولاية العامة بشخص الامام الاول وتحتدم الولاية الحمدية التي تمل باطن الباطنيات السابقة بشخص الامام الثاني عشر . او كما يقول أحد أساتذة التصوف الشيعي في ايران عزيز النسفي ( من القرن السابع هـ . الثالث عشر م. ) ، تلميذ سعد الدين حويه : « لقد ساهمآلاف الأنبياء السابقين ، واحداً بعد واحد ، في ابداع الصورة المظهرية اي النبوة ، وأكملاها محمد . أما الآن فان على الحقائق الباطنية ان تظهر ، إن أرادت الظهور ، حول الولاية ( التعليم الروحي ) ، اما الولي الذي تظهر الولاية بشخصه فصاحب الزمان ، « إمام هذا الزمان » .

واصطلاح صاحب الزمان هو الاشارة الخاصة بالامام المستور الذي لا تراه الحواس ولكنه حاضر في قلوب المؤمنين به ( وهو الشخص الذي يستقطب

الاخلاص الشيعي التقى وتأمل الفيلسوف ، وهو الذي كان ابن الامام الحادى عشر حسن العسكري والاميرة البيزنطية نرجس ) . ويشار اليه كذلك باسم الامام المنتظر ، المهدى ( وقد ذكرنا بأن فكرة الامام المهدى تختلف تماماً عند الشيعة عما هي عليه عند السنة ) وبقائمه القيامة . وتكثر في ترجمة الامام الثاني عشر المحات الرمزية النموذجية الاصلية حول ولادته وغيبته . ولنقل حالاً ان النقد التاريخي لا يمكن ان يجد سببه اليه ، فلا سبيل اليه الا بما أسميناه بالتاريخي القدساني . ولهذا فلا بد لنا من العمل كظواهريين ، فنتكشف نوايا او مقاصد الوجدان الشيعي لزرى معه ، كيف ظهر لنفسه منذ اصوله الاولى .

٢- ولا بد لنا من ان نتوقف على ما هو أساسى في الموضوع . فنحن نذكر ان الشرطة العباسية قد أمسكت بالامام الحادى عشر حسن العسكري كسجين في سامراء ( مئة كيلومتر من بغداد ) وانه توفي عن ٢٨ عاماً في سنة ٥٢٦ هـ . وفي هذا اليوم بالذات اختفى ولده ذو الخمس سنوات ، او اكثر قليلاً ، وابتداً ما نسميه بالفية الصفرى . ولهذا التزامن معنى غنى جداً بالنسبة للحس الصوبي ، فالامام حسن العسكري يعرض نفسه لمجاعته كرمز لمهمتهم الروحية . اما ابنه الروحي فيصبح غير منظور منذ ان يترك هذا العالم ؛ فيبيات على روح المشائعين ان تولّد الرجعة ( اي العودة الى الحاضر ) من هذا الولد .

وتم غيبة الامام الثاني عشر مرتين . فقد استمرت الفية الصفرى سبعين سنة كان للامام المستور خلاتها اربعة نواب ، يلي واحدهم الآخر ويتصل الشيعة بواسطتهم به حق امرأ آخرهم ( علي الصimirي ) برسالةأخيرة :

«أن اجمع امرك ولا توصى الى احد يقوم مقامك بعد وفاتك فقد وقعت الغيبة الثانية » . فكانت كلمات نائب الاخيرة « الله شأن هو بالفه » (١) .

(١) المجلس . بخار الأنوار ، ج ٣ ص ١٠٠ .

ومنذها ابتدأ التاريخ المستور للامام الثاني عشر ، وهو تاريخ لا يوحى بأي شيء مما نسييه بتاريخية الواقع المادية . ولكنه لا يزال ، برغم هذا ، يحكم الوجود الشيعي منذ أكثر من عشرة قرون : انه تاريخ هذا الوجود ذاته . ولقد نبهت رسالة الامام الاخيرة هذا الوجود من كل خدعة ومن أية حججة ترمي الى وضع حد لانتظاره المعادي وخروج المنتظر *Imminence* . وتلك في الحق مأساة البابية والبهائية . فرؤى الامام المنتظر غير مكنته من الان حتى ساعة ظهوره الا في الحلم او على صورة ظهور فردي له صفة الحدث المشاهد . ( والروايات عن هذا الظهور كثيرة ) الا انه ظهور لا يوقف ، لهذا السبب نفسه ، زمن الغيبة ولا يندمج ضمن اللحمة المادية للتاريخ « الموضوعي » اذ طالما ان الامامة هي باطن كل الإيمانات الإلهية ، فلا بد من ان يكون الامام حاضراً في الماضي والمستقبل ولا بد من ان يكون قد ولد سابقاً . ولقد ظل التأمل الفلسفى يتعاطى هذه الغيبة والرجمة المنتظرة وخصوصاً في المدرسة الشيعية .

٣ – ولقد قادت فكرة الامام المستور استاذة المدرسة الشيعية الى تعميق معنى وغط هدا الوجود غير المظور . فهنا يضطلع عالم المثال من جديد بهمة أساسية . فرؤى الامام في ارض هرقلية السماوية ( قارن ذلك بأرض النور في المأنيوية ) ، هي رؤية له ، حيث هو في الواقع ، في عالم ملموس وغيبى ، بعضو مهمٍ لتلقي ادرك عالم مثل هذا العالم . وما يحاوله الشيعة هنا هو ضرب من ظواهرية الغيبة . فوجه مثل وجه الامام الثاني عشر لا يظهر ولا يستتر بحسب قوانين التاريخية المادية . انه كائن فوق – طبيعي يعطي انودجاً عن نفس النوازع العميقة كتلك التي تجدها عند بعض المسيحية تابعة لفكرة اللاهوتية المسيحية الحضة . ظهور الامام متعلق بالأشخاص الذين ، يقدر هو نفسه ، ما اذا كان سيظهر لهم أم لا . وظهوره هو معنى حياتهم ذاته . وهنا اخيراً يكن المعنى العميق للفكرة الشيعية عن رجمة الامام وغيبته . واما الناس انفسهم هم الذين حجبوا الامام بأن أحالوا انفسهم الى عاجزين عن

رؤيته ، وذلك بتضييعهم أو شلتهم اعضاء الادراك الكشفي والمعرفة القلبية التي تحددها العرفانية الشيعية فيهم . فليس ثمة وجہ للكلام عن ظهور الامام طالما ان الناس غير قادرين على رؤيته بعد . فالرجمة ليست بالحدث الذي يمكن ان ينبع هكذا ذات صباح ، وإنما هي حديث يتأتى يوماً فيوماً في قلوب المؤمنين من الشيعة . اذن فنحن هنا امام الباطنية وهي تحطم السكون الذي طالما عيب على الاسلام التشريعي ، ونحن هنا امام تلاميذ الباطنية تقودم الحركة التصاعدية لدور الولاية .

يقول النبي في حديث شهر : « لو لم يبق من الدنيا إلا يوم واحد ، لطوى الله ذلك اليوم حتى يبعث الله رجلاً مني ( او من اهل بيتي ) يواسني اسمه اسمي واسم أبيه اسم أبي ، يعلّم الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً<sup>(١)</sup> ». هذا اليوم الطويل هو زمان الفيبة . ولقد ذاع صدى هذا الاعلان التوضيحي في وجدانات الشيعة في كل الاعمار وفي كل الدرجات . وقد رأى الروحانيون ان بجيء الامام سيظهر كل المعانى التي بقيت مستورة في كل الايجامات . وسيكون هذا انتصاراً للتأویل ، ويسمح للجنس البشري أن يجد وحده . ولكن الباطنية وحدها ، هي التي ستمسك بالسر المميكى للتأویل ، طيلة زمان الفيبة . وهذا فان سعد الدين حويه ، (القرن السابع هـ الثالث عشر مـ) وهو شيخ صوفي شيعي كبير سبق لنا ان ذكرناه اعلاه ، يقول : « لا يظهر الامام المستور قبل ان يفهم الناس أسرار التوحيد ، (أى المعنى الباطن للوحدة الإلهية ) ، من سور حدائه » .

وسر التوحيد هذا ، هو بالتحديد « الامام نفسه ، الانسان الكامل ،

(١) اورد ابو الحسن فخرالدين ابي الفتح الاربلي ( كشف الثمة في معرفة الائمة ) ص ٣١٢ طبع حجري ) باسناده الى ابي داود الترمذى بسنده عن عبدالله بن مسعود . ولمذى الحديث طرق مختلفة .

الانسان الكلى » . ذلك انه هو الذي يجعل الاشياء ناطقة ، وكل ما يصير حيا ، يستحيل الى باب « للعالم الروحاني ». فالظهور المستقبل للامام يفترض إذن استحالة في قلوب الناس ، ويبات الاكتمال التدريجي لرجعته متعلقاً بـ(ياغانية مشائعيه ونتيجة لفعل وجودهم هم) ذاته . ومن هنا كانت كل أخلاقية (الفارس الروحاني ) الذي تخفي فكرته كل أساس التشريع ، كما كان من هنا تناقض ت Shawāmeh ، الذي يؤكد في يأسه الأمل ، لأن رؤيته تحضن من جهة و أخرى أفق ما وراء التاريخ : وجود الارواح والقيامة التي هي تحول الاشياء والتي كان يحدد فيها ، كل أخلاقية الزرادشتية الإيرانية القديمة .

الى هنا و زمان الفيبة الكبرى هو زمان حضور إلهي مجهول *Incognito* . ويلزم عن مجہولیته انه لا يمكنه ان يصير موضوعا او شيئا ، متهدیا بذلك كل « جمعنة » للروحاني . ويلزم عن ذلك ايضاً استمرار مجہولیة اعضاء المراتب الصوفية الباطنية ( النجباء والتقباء . وهم نبلاء وأمراء روحانيون ، الأولاد او الأبدال ) ، وهي مراتب معروفة تماماً لدى المتصوفة . ولكن يجب ألا ننسى انها تفترض تاريخياً وفي مفهومها ذاته ، فكرة الولاية الشيعية . ذلك ان هذه المراتب تنحدر من ذاك الذي يدعى قطب الاقطاب او الامام ، فهي تعود الى باطن النبوة الذي يمثل الامام يبنو عليه . وعلى كلٍ فقد سبق ان مثلت أسماء هذه المراتب في أحاديث الامامين الرابع والخامس ، كما تذكر أحاديث الامام الاول مع تلميذه 'كميل ، وتعابيرها الدقيقة سلسلة حكماء الله ، الذين يبقون في غالب الاحيان ، مجہولين من الناس جيلاً بعد جيل ، او سلسلة العرفان كما سيقال فيما بعد . وهذه السلسلة التي تمت ، من شیث بن آدم حتى الأئمة الحمدیین مع كل من أقرّوا بإمامتهم ، هم مبلغو باطن النبوة الباقيه . ولكن حقيقتهم وحقيقة وجودهم ، لا تختص هذا العالم المرئي الذي تحكمه قوى القدر ؛ فهم يشكلون صفوۃ الروحین الحضة ولا يعرفهم سوى الله وحده .

٤ - وكما نعلم ، فلقد ' شبَّه النبي محمد ، شأنه في ذلك شأن ماني ،

بالبارقلبيط ؟ ولكن علم الامامة يسرك فكره البارقلبيط كرؤيه مستقبلة ، وذلك نظراً للتأثر بين خاتم النبوة وخاتم الولاية . ويشبه العديد من المؤلفين الشيعة ( كعيسير آملي وكال كاشاني ) الامام الثاني عشر ، او الامام المنتظر بالبارقلبيط الذي جاء خبر قدوته في الجليل يوحنا الذي يأخذون هم به . وذلك لأن يحيى الامام - البارقلبيط يفتح ملوكوت المعنى الروحاني الحض للإيحاءات الإلهية ، اي للدين الحق الذي هو الولاية الباقيه . وهذا فان دولة الامام تؤذن بقيمة القيامة . فقيمة الأموات ، كما يقول شمس الدين الاهيجي ، هي الشرط الذي يسمح بتحقيق هدف وثرة تأييس [ من الآيس وهو الوجود ] الاشياء . ومؤلفونا يعرفون بأن إعدام العالم قابل للتصور فلسفياً ، ولكن علم إمامتهم يحمل تحدياً لهذا الاحتلال . ولقد يقى أفق علم المعاد ثابتاً في ايران قبل وبعد الاسلام . فالذى يسود علم المعاد الشيعي هو وجه القائم وصحابه ( كما كان يسود علم المعاد الزرادشتي وجه زاوشتانت وصحابه ) . فهي لا تفصل فكره القيامة الصغرى التي هي الرحيل الفردي عن فكره القيامة الكبرى التي هي قدوة الكور الجديد .

ولقد أشرنا الى الشبه الذي يقيمه المفكرون الشيعة بين الامام المنتظر والبارقلبيط ، وهو شبه يكشف عن تقارب مدهش بين فكره التشيع العميقة وبجمل التزاعات الفلسفية ، التي قادتها فكره البارقلبيطية في الغرب ، منذ أيام الجواشيميين *Joachimites* في القرن الثالث عشر حتى أيامنا هذه ، والتي فكرت وعملت لقيام دولة الروح القدس . ويمكن ان يكون لهذا الواقع تنتائج كبيرة بعد ان توقف عن ان يكون واقعاً هلا . وكما ألحنا مراراً ، فان الفكرة الأساسية هي ان الامام المنتظر لن يحيى بكتاب موحي جديد ولا بشرعية جديدة ، ولكنه سيكشف المعنى المستور لكل الإيحاءات بصفته انساناً كاملاً وباطناً للحقيقة النبوية الباقية لأنه وسي هذه الإيحاءات . ان معنى رجعة الامام المنتظر هو معنى كشف انتروبولوجي ثام ، يفتح باطن الانسان الذي يعيش في العقل ، ويعني هذا أخيراً كشف السر الإلهي الذي

حمله الانسان، اي الامانة التي تحكي عنها الآية القرآنية ٧١ من سورة الأحزاب: [إِنَّا عَرَضْنَا الْأُمَانَةَ عَلَى السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالجَبَالِ فَأَبَيْنَ أَنْ يَحْمِلُنَّهَا وَأَشْفَقْنَاهَا وَحَمَلَهَا إِنْسَانٌ]. ولقد رأينا فيما سبق أن علم الامامة قد فهم هذه الآية منذ البداية، اي منذ تعاليم الأنبياء، على أنها مره الخاصة، سر الولاية. ذلك ان السر الإلهي والسر الانساني، اي سر انسان الحقيقة الحمدية الكامل، إنما هما ذات السر الواحد.

وانه يمكن لهذه المحاولة القصيرة ان تكتمل على هذا النمط الاول والآخر. ونحن لم نستطع ان نواجه الا عدداً محدوداً من وجوه الفكر الشيعي الثاني عشرى، ولكنها تكفي لإظهاره على انه فلسفة نبوية في جوهره؛ تعنى فلسفة تفتحت في مقدمات الاسلام كدين نبوى.

والآن، فان محاولة حول الفكر الشيعي تظل غير كاملة اذا لم نحتفظ بمحل للاسماعيلية والعرفان الاسماعيلي الى جانب الإمامية الثانية عشرية.



## ب — الاسماعيلية

### مراحلها ومصادرها - الاسماعيلية الاولى

١ - لغسل سنوات خلت كان من العسير جداً كتابة مثل هذا الفصل ؟ بالنظر لما كانت عليه حقيقة الاسماعيلية من الضياع وسط غياب المؤلفات السوداء المظلمة ، التي سوف نشير الى المسؤولين عنها في معرض كلامنا عن « اسماعيلية الموت » . فقد وقع الانقسام بين الشيعة الى فرعين رئيسيين : الامامية الاثني عشرية من جهة ، والامامية السبعية من جهة اخرى ، فعندما غادر الامام جعفر الصادق هذا العالم في عام ٧٦٥ هـ / م ١٤٨ . والامام جعفر هو الامام السادس وله عند مختلف الفرق الشيعية مكانة واعتبار ؟ فقد توفي ابنه الاكبر الامام اسماعيل في سن مبكرة وكان الامام جعفر على قيد الحياة ، وهنا يقع الخلاف في كيفية انتقال الامامة ، تكون الى ابن اسماعيل ؟ أم ان للامام جعفر الحق في ان يستعمل تفوذه كامام في نقل الامامة الى ولد آخر من اولاده وهو موسى الكاظم ؟ وهذا ما فعله الامام جعفر . ان هذه القضية التي تظهر وكأنها اختلاف حول الاشخاص ، تخضع في حقيقة امرها لأمر ابعد شأواً : هو تلك النظرة الى بنية مفارقة تصور مثاليتها شخصيات الأئمة الذين يحيون معنا على الارض . هذه النظرة التي تقسم الشيعة الى سبعية واثني عشرية .

ولقد نشأت حول الامام اسماعيل ، الذي تنسب الاسماعيلية اليه ، طائفة من الأتباع المتعمسين ذوي الميول والتزعات التي يمكن وصفها بالشيعية المتطرفة ، يمعنى انها حلتهم الى استخلاص النتائج الاساسية من مقدمات العرفان الشيعي التي عرضنا لها فيما تقدم : وهي المظهر الاهلي في الامامة ، والاعيان بأن لكل امر ظاهر حقيقة باطنية ، وتأكيدهم على يوم القيمة وذلك على حساب مقتضيات الشريعة . ولسوف نجد الافكار نفسها في اسماعيلية ألوت المطورة ؟ وحول كل ذلك تدور المأساة التي كان موضوعها تلك الشخصية المبدعة التي كان لها أثرها في النفوس وهي شخصية « أبي الخطاب » ورفاقه ، وهم اصحاب الامام اسماعيل الذين نقم عليهم الامام جعفر ، ولو ظاهراً على الأقل ، والذي تركت هذه النكمة في نفسه جرساً عميقاً .

٢ - وانه لم يصل اليانا من هذا التفاعل الروحي الذي دار في القرن الثامن الميلادي ( الثاني للهجرة ) الا نصوص قليلة . وهي نصوص كافية لإظهار العلاقة بين العرفان القديم والعرفان الاسماعيلي . وأقدم هذه النصوص نص يحمل عنوان « ام الكتاب » وصلنا مكتوبًا بالفارسية القديمة . فإذا ما ان يكون هو بالذات النسخة الأصلية ، وإما ان يكون ترجمة للأصل العربي ، ولكنه على كلاي الحالتين يعكس بأمانة الافكار التي سادت تلك الاوساط حيث تبلور العرفان الشيعي . ويبدو الكتاب على شكل حوار بين الامام الخامس محمد الباقر المتوفى عام ٧٣٣ م / ١١٥ هـ ، وبين ثلاثة من تلاميذه . وهو يحتوي في بدايته على تلميح واضح لأناجيل الطفولة ( مبيّناً كيف ان الامامة في الاسلام تقابل المسيحية الفتوصية ) . وثمة دوافع اخرى اساسية منها : الجفر ، وهو العلم المجازي للحرروف ، الذي لاقى موقعًا حسناً بصورة خاصة في مدرسة « مار كوس » العرفاي ؟ والمجموعة الخامسة التي تسسيطر على نظام الكون حيث نلقى بعض الآثار المانوية الواضحة ، وحيث يفصح التحليل عن *Kathénothéisme* ذي فائدة جلّى .

ومنه موضوع أساسي آخر وهو « معارك سلمان السبعة » ضد العدو ، حيث قام سلمان بأعباء الملائكة ميكائيل والأنسان السماوي بوضعه التجلي الاهي الأولى . واز رفض سلمان الألوهية لنفسه فان هذا الرفض بالذات لما يجعله يستشف تلك الألوهية التي لا يمكن ان تبعد الا من خلاه . ولسوف نرى في سياق حديثنا كيف ان النظر الفلسفى البعيد عن الاسماعيلية يجعل سر التوحيد الباطنى كامناً في ثنایا هذه القضية بالذات . فالمذهب التوحيدى الذى لا مكان فيه لصور التجلي الاهي يحكم على نفسه بالتناقض ويتألم فى وثنية ميتافيزيقية لا تلم بحقيقة ذاتها . وينتظم الكتاب كلامه في موضوع حول « سلمان العالم الأصفر » بعد ان مهد وأشار الى ان علم الامامة قد أعطى ثماره في تجربة صوفية سوف تتضح ملامحها في الاسماعيلية الصوفية التي نشأت في « الموت » .

ولقد أشرنا الى « علم الحروف » ، وهو علم سوف يكون له كبير الأهمية عند جابر بن حيان ( الفصل الرابع ، ٢ ) لا بل عند ابن سينا ايضاً ( الفصل الخامس ، ٤ ) . فهذا العلم الذي نقله المتصوفون الستيون عن الشيعة سوف يأخذ فيها بعد طابعاً موسعاً عند ابن عربي ومدرسته . ونحن نعلم ان جسم الحقيقة عند ماركوس « العرفاني » يتالف من الحروف الم妖انية . اما بالنسبة « للمفيرة » ، وهو على الأرجح أقدم العرفانيين الشيعة ( توفي عام ٥١١٩ م ) فان الحروف هي العناصر التي يتكون منها الجسم الاهي نفسه . ومن هنا أهمية أبحاثه حول « اسم الله تعالى » . ( يقول مثلاً ان سبعة عشر رجلاً يعيشون أحياه عند ظهور الامام المهدى ويعطى لكل منهم حرفاً من الحروف التي يتكون منها اسمه تعالى ) . يبقى ان نذكر انه حتى الآن لم تقم أية محاولة منهجية لل مقابلة مع قبائل اليهودي .

٣ - وما يدعو الى الأسف ان يكون من الصعب جداً تتبع الحوادث التي جرت ما بين كتابة هذه النصوص التي تُعرب عن افكار ما يمكن تسميته بالاسماعيلية الأولى ، وبين الفترة التي انتصرت فيها الاسماعيلية بقيام الدولة

الفاطمية في مصر ( من سنة ٢٩٦ إلى ٩٠٩ ) مع عبیدالله المدی حيث تحققـت  
آمال الاسماعيلية بقيام مملکة الله . فـین مـوت الـامـام مـحمد اـبن الـامـام اسماعـيل  
وـین مؤـسـس الدـولـة الفـاطـمـيـة تـعـتـدـ تلكـ الفـترةـ الغـامـضـةـ ، فـترةـ الأـيـةـ الـثـلـاثـةـ  
المـسـتـورـينـ ( والـسـتـرـ عندـ الـاـمـاعـيـلـيـةـ غـيرـ الغـيـةـ ) . فـالـامـامـ الغـائـبـ هوـ الـامـامـ الثـانـيـ  
عـشـرـ عـنـ الشـيـعـةـ الـأـثـنـيـ عـشـرـيـةـ ) . ولـكـنـناـ نـشـيرـ فـقـطـ إـلـىـ انـ العـقـيـدـةـ الـاسـمـاعـيـلـيـةـ  
تعـتـرـ انـ الـامـامـ الثـانـيـ منـ الـأـئـمـةـ الـمـسـتـورـينـ ، وـهـوـ الـامـامـ اـحمدـ آخـرـ أـحـفـادـ الـامـامـ  
اسـمـاعـيلـ ، قـدـ أـشـرـفـ عـلـىـ كـتـابـةـ رـسـائـلـ اـخـوـانـ الصـفـاهـ وـانـهـ هـوـ الـذـيـ وـضـعـ  
الـرـسـالـةـ الجـامـعـةـ ، وـهـيـ نـظـرـةـ اـجـالـيـةـ فـيـ مـضـمـونـ الرـسـائـلـ جـيـعـاـ كـتـبـتـ عـلـىـ  
ضـوـءـ الـبـاطـنـيـةـ الـاسـمـاعـيـلـيـةـ ( الفـصلـ الـرـابـعـ ، ٣ ) . ويـكـنـنـاـ انـ نـشـيرـ ايـضاـ  
إـلـىـ مـؤـلـفـ يـنـيـ هوـ جـعـفـرـ بـنـ مـنـصـورـ الـيـمـنـيـ . وـنـكـونـ قدـ أـشـرـفـنـاـ مـعـ جـعـفـرـ  
هـذـاـ عـلـىـ اوـاسـطـ الـقـرـنـ الـعـاـشـرـ المـيـلـادـيـ ( الـرـابـعـ لـلـهـجـرـةـ ) .

فقد شهدت نهاية هذه الفترة عدداً من المؤلفات الكبيرة المنسقة ، تميزت  
بالمصطلحات الواضحة والألفاظ الفلسفية الدقيقة . ولكننا لا نستطيع ان نحدد  
الظروف التي مهدت لظهور هذه المؤلفات . فباستثناء القاضي النعمان ( المتوفى  
عام ٩٧٤ م / ٣٦٣ هـ ) فإن معظم المفكرين الاسماعيليين كانوا من بلاد فارس ،  
وهذه الظاهرة تبدو عند الاسماعيلية بشكل اوضح مما هي عليه عند الشيعة  
الاثني عشرية . ونذكر من هؤلاء المفكرين : ابو حاتم الرازى ( توفي عام ٩٢٣ م  
٣٢٢ هـ ) الذي سوف نشير فيما بعد ( الفصل الرابع ، ٤ ) الى مناقشاته الشهيرة  
مع مواطنه الطبيب والفيلسوف « الرازى » ، وابو يعقوب السجستاني الذي  
عاش في حدود القرن العاشر الميلادي ( الرابع للهجرة ) وهو مفكر عميق ،  
ألف نحواً من عشرين كتاباً كتب بلغة موجزة عميقة ، واحمد بن ابراهيم  
النيسابوري الذي عاش في القرن الحادى عشر ميلادية ( الخامس للهجرة ) ،  
وحميد الدين الكرمانى ( توفي حوالي سنة ١٠١٧ م / ٤٠٨ هـ ) وعرف بكثرة  
انتساجه وعمق تفكيره ( كان « داعياً » لل الخليفة الفاطمي الحاكم بأمر الله ،

فكتب عدة رسائل ناقش فيها مذهب الدروز وهم « الاخوان الذين تفرعوا » عن الاسعاعيلية ) ، ومؤيد الشيرازي ( توفي عام ١٠٧٧ م / ٤٧٠ هـ ) وُعرف أيضاً بوفرة انتاجه الذي كان يؤلفه بالعربيه والفارسية ، ولقب بمحفظ الباب الأعلى في تسلسل المراتب الباطنية ، والمفكر الشهير ناصر خسرو ( الذي توفي بين عام ١٠٧٢ م / ٤٦٥ هـ وعام ١٠٧٧ م / ٤٧٠ هـ ) وقد ألف كتبه العديدة كلها بالفارسية .

٤ - ولسوف نشهد فيما يلي ، نتيجة للقرار الذي اتخذه الخليفة الفاطمي الثامن المستنصر بالله ، بشأن خلفه ، كيف ان الاساعاعيلية انقسمت بعد وفاته ( عام ١٠٩٤ م / ٤٨٧ هـ ) الى فرعين . الاساعاعيليون الشرقيون من جهة ، وهم اساعاعيلية بلاد فارس ، وكان مرکزهم الرئيسي في قلعة « الموت » ، ويطلقون عليهم اليوم في الهند اسم « الخوجا » *Khojas* وهم يعترفون بالآغا خان رئيساً لهم . ومن جهة ثانية ، فهناك الاساعاعيليون الشرقيون ( اي اساعاعيلية مصر واليمن ) الذين يقولون بإمامية المستعلي بالله الابن الثاني للمستنصر بالله ، وهم يتبعون نهج السنة الفاطمية القديمة ، وآخر إمام عندهم هو الامام الفاطمي ابو القاسم الطيب ابن الخليفة الفاطمي العاشر الامر بأحكام الله ( المتوفى عام ١١٣٠ م / ٥٢٤ هـ ) فيكون هذا الامام الاخير هو الامام الحادي والعشرون في السلسلة الامامية التي ابتدأت بعلي بن ابي طالب ، ولكنه اخفى وهو ما زال طفلاً . وينادي أتباع هذا الفرع من الاساعاعيلية ( ويدعون في الهند باسم « بهرا » *Bohras* ) كما تقول الشيعة الاثنا عشرية ، بوجوب غيبة الامام مع كل ما تحمله هذه الغيبة من معانٍ ميتافيزيقية ، كما انهم يعلنون ولاءهم لـ « داعي » [داعي البهرا المطلق اليوم هو طاهر سيف الدين] ويقيم في بومباي - الهند ، ويعتبر [نائب الغيبة ] وهو في عرفهم مثل الامام الغائب .

اما مصير الفكر الاساعاعيلي في « الموت » فسوف نتحدث عنه فيما بعد .  
واما الفكر الاساعاعيلي الغربي ، وقد اتبع اصحابه السنة الفاطمية القديمة ، فهو

يتمثل بعده من المؤلفات الضخمة ، كتبت في اليمن خاصة ، في حدود نهاية القرن السادس عشر الميلادي (عندما انتقل مقر « الداعي » الاكبر الى الهند ). ولقد ظلت هذه الفلسفة اليمنية ، بالطبع ، غائبة عن تواريخ الفلسفة عدتنا لسبب بسيط وهو ان هذه الكنوز الثمينة بقيت محفوظة وحولها حالة من السرية التامة . ( وتجدر الاشارة الى ان اليمن ينتهي ، رسمياً ، الى الفرقة الزيدية من الشيعة ، التي لا مجال لدراستها هنا ) . عرف عدد من مؤلءاء الاسماعيليين اليمنيين بوفرة انتاجهم الفكري ، نذكر منهم : سيدنا ابراهيم بن الحامدي ، الداعي الثاني ( المتوفى في صنعاء عام ١١٦٢ م / ٥٥٧ هـ ) ، وسيدنا حاتم بن ابراهيم ، الداعي الثالث ( المتوفى عام ١١٩٩ م / ٥٩٦ هـ ) ، وسيدنا علي بن محمد ، الداعي الخامس ( المتوفى عام ١٢١٥ م / ٦١٢ هـ ) الذي ألف نحواً من عشرين كتاباً أشهرها كتابه الضخم الذي ردّ فيه على انتقادات الغزالي ، وسيدنا حسين بن علي ، الداعي الثامن ( توفي عام ١٢٦٨ م / ٦٦٧ هـ ) وهو الوحيد الذي ترجمت له رسالة الى الفرنسية . وتبلغ هذه الحقبة اليمنية ذروتها في مؤلف سيدنا ادريس عماد الدين ، وهو الداعي التاسع عشر في اليمن ( توفي عام ١٤٦٨ م / ٨٧٢ هـ ) . ولقد اقتضت الاشارة الى الأسماء الثلاثة الأخيرة التي ذكرناها هنا بالرغم من ان اصحابها عاشوا في حقبة لاحقة للحقبة التي اخترناها كنهاية لهذا القسم الاول من كتابنا .

٥ - فالمعني الدقيق للفلسفة عند الاسماعيلية يجب ان يبحث في تأویلهم (الموسوع في شرح قصيدة لأبي الهيثم الجرجاني ) ، وهذا الحديث النبوی : « ان بين قبri وبين هذا المنبر الذي أهدى الناس منه لروضة من رياض الجنة » . لا يمكن لهذا الحديث ، بالطبع ، ان يفهم على ظاهره الحرفی . فمنبر المداية هو بالذات هذا المظهر الحرفی، اي الشريعة مع كل ما فيها من أوامر وفرض . أما القبر فهو الفلسفة التي فيها يصير ظاهر الشريعة حتى الى ممات وما اليه من فساد وزوال . اما روضة الجنة التي تمتد بين المنبر والقبر فهي روضة الحقيقة

العرفانية و مجال البحث والابحاث ، حيث يبعث المطلع الى حياة جديدة لا تزول . هذه النظرة تجعل من الفلسفة مرحلة تعلمية واجبة ، وهي بلا شك نظرة فريدة من نوعها في الاسلام . انها عصارة الفكر العرفاني الشيعي برمته ، وهي بالذات ما كانت ترمي اليه « الدعوة » الاسماعيلية .

لم تعد القضية قضية توفيق بين الفلسفة والشريعة ، وهو توفيق غالباً ما يكون عدم الآخر ، ولا قضية « الحقيقة المزدوجة » عند ابن رشد ، كما انها ليست ايضاً فكرة اعتبار الفلسفة خادمة للأهواء ، بل هي بين بين . انها ما بين العقيدة والقبر حيث على العقيدة ان تموت وتحتحول ثم تبعث في الديانة التي هي بالذات الحكمة الإلهية ودين الحق . وان التأويل هو التفسير الذي يسمو على كل المعطيات الواقعية لكي يعود بها الى مصادرها . والفلسفة تنتهي بالعرفان ، وهي تعود من ثم الى الولادة الروحانية . وهكذا تستشف المبادئ المشتركة بين الامامية الاثني عشرية والاسماعيلية . كما اننا تستشف ايضاً المبادئ التي انفردت وتميزت بها اسماعيلية « الموت » وهي العلاقة بين الشريعة والحقيقة ، بين النبوة والامامة . وهذه المبادئ ليست مقتبسة عن الفلسفة اليونانية .

وليس من الممكن هنا ان توسع بالتفاصيل . هناك ، على سبيل المثال ، فروق بين النظام الفلكي الحسبي عند ناصر خسرو وبين عالم الابداع عند حميد الدين الكرماني . وبالقابل فان النظام الشعري الذي توسع به حميد هذا يتفق مع نظام الفارابي وابن سينا . ولكننا نلاحظ على الاخص عند الفارابي ( المتوفى عام ٩٥٠ م / ٣٣٩ هـ ) اهتماماً بالفلسفة النبوية ؟ كما ان بعض المؤلفات الاسماعيلية الكبيرة ذات الأهمية الحاسمة ( كمؤلفات ابي يعقوب السجستاني ، وحميد الكرماني ) قد ألقيت ، هي الاخرى ، قبل ابن سينا ( المتوفى عام ١٠٢٧ م / ٤٢٣ هـ ) .

وعلينا ان نبين على وجه الدقة مقابلة الملامح الفلسفية في فكر اسلامي

اكثر تشعباً واكثر وفرة وغنى مما يفترضه الغربيون حتى اليوم ، وان نستخلص الظروف الخاصة لفلسفة لا تذوب في الفلسفة اليونانية ، كل هذا يبقى عملاً للمستقبل . ونحن لا نعطي هنا الا صورة موجزة لبعض المبادئ الفلسفية وخاصة لتلك التي قال بها ابو يعقوب السجستاني ، وحميد الدين الكرماني والمفكرون اليمنيون .



## ١ - الاسماعيلية الفاطمية

### ١ - جدلية التوحيد

١ - لكي ندرك ما للذهب الاسماعيلي من أصلالة عميقة تجعله الذهب العرفاني الأول في الاسلام ، وما في هذا الذهب من أمور تميزه عن الفلسفة الاهليين، علينا ان نلم بمنطقه البديهي الاسماني . فلقد ذهب «العرفانيون» القدماء الى اشارات وتليحات مخصوصية ، وذلك لتزييه تعالى عن التشبيه بكل ما هو صادر او ناشئ عنه : فهو لا يُعرف ، ولا يوصف ، ولا يسمى ، وإن هو الا هو بلا قرار . فهذه العبارات لها ما يقابلها في المصطلحات الاسماعيلية : فالله هو المبدع ، وغيب الغيوب ، ولا تدركه الأ بصار ، ولا يمكن ان يُنسب اليه لا اسم ولا صفة ولا نعمت ولا وجود ولا عدم وجود . فالمبدع هو فوق الكائنات وهو ليس بكائن ولا يكون ، انه ينبع الكينونة ، وهو فعل الكينونة ذاته . لقد كان للاسماعيلية الى حد ما ، فلسفة ماورائية ، وان كل ما ذكره الفلسفه الذين يرون رأي ابن سينا فيما يتعلق بالكائن الواجب الوجود ، والحق الاول يجب ان يُنقل زماناً ومكاناً لكي يصح القول به ؛ فكلامهم على الماورائيات ينتهي بفرض الوجود الكائن ، ولكنه لا ينطلق من ثم الا من المكون . أما ماورائيات الاسماعيلية فهي تسمو الى مستوى فعل التكوين ، إذ انه قبل الكائن هناك خضوع الكائن لفعل الأمر الاول « كن » . ووراء

« الواحد » نفسه هناك « الموحد » الذي يوحد جميع الوحدات . فالتوحيد يشبه أن يكون عندئذ « علم الجوهر الفرد » ، وفي نفس الوقت الذي يستقل الموحد بذاته عن كل الوحدات التي يوحدها ، فهو فيها وبها يؤكد وجوده .

٢ - وعلى التوحيد اذن ان يتتجنب الواقع في شرك التعطيل من جهة ، وشرك التشبيه من جهة اخرى . ومن هنا جدلية السلبية المزدوجة : فالبدع هو في آن واحد عدم - وجود وليس بعدم - وجود، لا - زمانى وليس - بلا - زمانى الخ .. وكل نفي لا يكون صحيحا الا اذا نفي هو الآخر . فالحقيقة هي في وقوع هذين النفيين في آن واحد ، وهذان لا يكتملان إلا بعمليتي التزييه ( وهو ان نبعد عن الله الأسماء والأعمال التي تنسب الى «الحدود» او اصحاب الرتب السماوية والأرضية لظهوره تعالى ) ، والتجريد ( وهو أن نجزءه تعالى يجعله مفارقا للظواهر التي تنشأ عنه ) . وهكذا تتركز وتحدد « وظيفة التجلي » . ويحدد أحد المفكرين اليمينيين ، في القرن الثاني عشر ، التوحيد بأنه « يقتضي معرفة الحدود ( جمع « حد » وهو المدى والرتبة ) السماوية والأرضية ، والإيمان بأن كلا منها فريد في مكانته ورتبته دون ان يشترك معه حد آخر » .

وهذا التوحيد الباطني يظهر ، في جملته ، بعدها بعض البعد عن مبدأ التوحيد السائد عند رجال الفقه في الاسلام . ولكي نفهم حق الفهم علينا ان نعطي الأهمية البالغة لمفهوم « الحد » . ويتنازع هذا المفهوم بأنه يربط بين فكرة « المونادولوجيا » في التوحيد وبين التسلسل الريقي الأساسي لعلم الوجود عند الاسماعيلية . فهذا المفهوم يقيم علاقة وطيدة بين فعل التوحيد ( وهو معرفة الواحد ) وبين التوحد ، وهو منشأ الوحدة وتكوينها ، انه توحد الوحدة . وبعبارة اخرى فان الشرك الذي يفسد الألوهية يأخذ حاله الكثرة فيها هو مجرد ذاته افساد للجوهر الانساني الفرد الذي لا يقدر له ان يتكون في وحدة حقيقية ، لأنعدام معرفته بـ « الحد » الذي هو « محدوده » ، ذلك « الحد »

الذى يحدد له مرتبته في الوجود . اذن السؤال هو : الى أى « حد » يرجع انبات الوجود عن المبدع ؟ وبتعبير آخر : كيف يتكون « الحد » الاول الذي هو الكائن الاول ؟ أى ما هو « الحد » الذي تكشف عنده الألوهية عن غموضها وخفائها المطلق ؟ وما هو « الحد » الذي تكشف عنده الألوهية بشكل شخص فتصبح العلاقة الشخصية بها إذ ذاك مكنته بالمعرفة والمحبة ؟ وكيف تتبثق « الحدود » كلها على أثر التعلي الاهي الأولي ؟ وان طرح هذه الأسئلة يعني التساؤل حول النشأة الأزلية لعالم الإبداع .

٣ - اما الكتاب الأقدمون (الإيرانيون الذين ذكرناهم سابقاً) فقد نظروا الى تلك النشأة على نحو نظرتهم الى انبات الوجود من العقل الاول . واما الكتاب اليهوديون فيذكرون ان العقول جمعاً ، الصور المتيرة الملائكية لعالم الإبداع قد أبدعت كلها دفعة واحدة وعلى قدم المساواة فيما بينها ، ولكن هذا كله لم يكن الا « كلاماً أوّلاً » . اما « الكمال الثاني » الذي ينبغي له ان يكونها نهائياً ويعيشها في الوجود فهو يترتب على انجازها للتوحيد الذي يتوقف عليه « توحيد » كل كائن من الكائنات . فبالتوحيد يتم تميز الكائن ، وطبيعته وتدرجها في سلم الكائنات . ولنلاحظ على الفور ان كلمة « إبداع » ، وهو الإبداع الخلاق المباشر ، هي وقف على الفعل الأزلي الذي يأمر « عالم الإبداع » بقوله « كن » ، فيكون ( وتجدر الاشارة الى ان هؤلاء المفكرين لا يوافقون على فكرة الخلق من شيء ولا على فكرة الخلق من لا شيء ) . ان عالم الإبداع او عالم الأمر يتعارض مع عالم الخلق . وصدر الوجود او الانبعاث ، كما هي الحال عند اليهوديين من الاسماعيلية ، يبتدئ اطلاقاً من العقل الأول ، وهو العقل الشامل او « العقل الكلي » .

هذا العقل الكلي هو نفسه الكائن الخاضع لفعل الأمر . وبوصفه المبدع الاول فهو فعل الإبداع عينه . وهو عينه كذلك كلام الله ، لأن فعل الأمر هذا ( كن ) الذي ينشأ عنه ظهور العقل الاول في كائن أول يؤلف مع ذلك

الظهور وحده لا تفصم . ويقول المؤلفون اليمنيون ان العقل الاول هو اول ' من أنجز التوحيد ودعا اليه الصور المثيرة الاخرى . ومن هنا أعطي له اسم « السابق » . اما المؤلفون الأقدمون فقد تسکوا بالتأمل في هذه الحالة التمودجية لهذا التوحيد الأولى على انه طقس من الطقوس الفلكية المثل بالعبارة الدالة على الاعيان الاسلامي : « لا إله الا الله » . إذ في هذا التوحيد تم تحديد كيان العقل الاول ، وهو تحديد يجعله « الحد » الاول ، التجلي الإلهي الأولى . اما التعقل الذي يعي به مبدعه الذي صدر عنه فهو كذلك الهوية الإلهية الوحيدة التي يمكن لمعرفتنا ان تدركها ، انها الله كما هو بحد ذاته ، كما يظهر في التجلي .

٤ - التوحيد في مرحلتيه ، يؤلف سر وجود العقل الأول . لا إله : هي نفي محض ؟ فالغيب الإلهي لا يدع مجالاً للتعرف الى أية ألوهية ، او التأكيد عليها ، او إمكان وصفها بصفات . ويتبع ذلك ، ( راجع الحركة الجدلية التي عرضنا لها أعلاه ) عبارة استثنائية ( إلا ) وهي تأكيد خاص مطلق لا ينجم عن أية مقدمات منطقية . وبين هذين الموقفين يتضمن الطريق البارز بين وهدي التعطيل والتشبيه . ذلك ان العقل الاول او الكائن الاول بتحققه من أن الألوهية في جوهرها خارجة عن ذاته ، وأنه لا ينسب منه الألوهية لنفسه ، لهذا الامر بالذات يوهب اليه اسم الألوهية الأعظم ؛ وهو بهذا ، الهوية المبدعة الوحيدة التي يمكننا التعرف اليها . وهنا يمكن السر كله للإله كما يظهر في التجلي . ان الانيات « الا الله » يستدعي للوجود العقل الثاني ، النفس الكلية ، النسبت الاول المسمى بـ « التالي » . وذلك لأن العقل الاول بتأمله في ذاته ، وبإدراكه لقصوره الشخصي يوجه تحدياً لهذا القصور ؛ ثم ان وجود العقل الثاني يكون بمبدأ إيجابياً في وجود العقل الاول . او بتعبير يبني : ان توحيد العقل الاول يجعل توحيد العقل الثاني ممكناً وذلك يعني ان العقل الثاني يضيف عبارة « الا الله » الى العقل الاول الذي يكون بالنسبة له حداً او سابقاً . ولكن العقل الاول قد طرح الألوهية ، منذ البدء ،

خارجًا عنه ، على المبدأ الأول الذي كان سبباً في نشأته . لهذا ، وبنفس الطريقة ، من حدّ إلى حدّ ، يصبح التوحيد ممكناً دونما تشيه أو تعطيل في حين أن المحافظين من أهل النصّ يقرون في شرك الصنمية الميتافيزيقية التي يدعون تجنبها .

ان تحاشي الصنمية الميتافيزيقية يعني الاعتراف بأن هوية المبدع الوحيدة التي يمكننا إدراكتها هي المعرفة التي يملكونا العقل الأول ، بفعل وجوده نفسه ، عن المبدع الذي أوجده . ولكن هذه المعرفة هي في حد ذاتها لامعارة : فالعقل الأول يعلم حق العلم انه ليس بإمكانه ان يدرك غور حقيقة المبدع . ومع ذلك ففي خارج هذا المجال ، لا معنى للكلام عن وجود حقيقة إلهية او عدم وجودها وذلك لأن المبدع ما هو بمكان يمكننا تحديده ماهيته ، ولا بغير - كأن يمكننا ان نذكر نفياً ما ليس به . لهذا فإن العقل الأول في بحث العرفة الاسماعيلي هو الإله كما يظهر في التجلي ، وهو ست ودعاة في آن واحد لاسم الله الأعظم ؛ وإليه تعود كل الآيات التي يرد فيها هذا الاسم . ولكن علينا ان نفهم هذا الاسم من خلال اللفظ الصوتي الذي يبيّنه لنا بدقة الأصل الذي تشتق منه كلمة « الله - له » على حد قول المفكرين الاسماعيليين ومعهم بعض التحويلين العرب . ( وليس هنا هنا ان نفرق بين علماء التحو وعلماء اللغة بقدر ان نظهر ما هو حاضر في الذهن الاسماعيلي ) . انهم يقولون بأن كلمة « الله » تشتق من الأصل « وله » باعثة فكرة الإصابة بالذهول والشجن ( كما يصاب المسافر في الصحراء ) : إله - ولاه . كما اننا نستطيع على نحوٍ تشخيصي للفكرة من خلال الكتابة ان نقرأ كلمة « ألهانية » التي تبني الألوهية ، على أنها « ألل - هانية » وهي حالة التأوه المشتاق . انه لشعور ذو شجون نحو السر الإلهي : الفكرة بأن الهوية الإلهية لا تبلغ جوهرها الا في حالة النفي عند العقل الأول او الفلك الأول او في حالة الذهول والشجن التي تُلْمَّ به عندما يشعر بقصوره عن بلوغ الألوهية في ذاتها ، التي يربّه إياها تعالى فيرفض قبولها لنفسه ؟ وهو يصبح هكذا بالنسبة لكل ما

يصدر عنه موضوع شوق وحنين. ويذكر هذا الجدال نفسه في كل «حدود» السماوات والارض . فهـا كان من امر «الحد» الذي ندر كـه فـهـا دومـاً حد آخر فيها وراءـه . ان التسلسل الرتبـي المـتـافـيـزـيـقـي للعرفـان الـاسـمـاعـيـلـي تـمـتد جـذـورـهـ فيـ ذـلـكـ الشـعـورـ خـوـ تـلـكـ الـأـمـادـ الـبـعـيـدـةـ ، ذـلـكـ الشـعـورـ الـذـيـ يـحـملـ مـعـهـ ، كـاـ سـنـرـىـ ، الدـعـوـةـ الـاسـمـاعـيـلـيـةـ كـلـهاـ فيـ حـرـكـةـ تـصـاعـدـيـ دـائـةـ .

٥ - والعلاقة المحددة أصلاً ، هي إذن علاقة بين الحد الاول والحدود الاول اي بين العقل الاول والعقل الثاني الذي يصدر عنه وله فيه حد وأفق. انـهاـ ثـنـائـيـةـ «ـالـسـابـقـ»ـ وـ«ـالتـالـيـ»ـ ، «ـالـقـلـمـ وـالـلـوـحـ»ـ الـتـيـ يـقـابـلـهاـ عـلـىـ الـأـرـضـ الـنـبـيـ وـوـصـيـهـ ، الـأـمـامـ الـأـوـلـ لـقـبـةـ مـنـ الزـمـنـ . هـذـهـ «ـالـبـنـيـةـ الـثـنـائـيـةـ»ـ تـتـكـرـرـ فيـ مـخـلـفـ درـجـاتـ التـسـلـسلـ الرـتـبـيـ فيـ السـمـاـوـاتـ وـالـأـرـضـ ، بـتـقـابـلـ اـحـدـاـهـ لـلـأـخـرـىـ . وـهـذـاـ مـاـ يـفـسـرـ لـنـاـ قـوـلـ الـاسـمـاعـيـلـيـةـ «ـمـنـ عـرـفـ نـفـسـهـ فـقـدـ عـرـفـ رـبـهـ»ـ . وـلـكـنـ مـعـ وـجـودـ الـعـقـلـ الـثـالـثـ تـبـتـقـ المـأـسـةـ الـتـيـ تـحـمـلـ فيـ تـسـايـاهـ اـصـلـ الشـرـ وـتـنـسـبـهـ إـلـىـ مـاضـ يـرـجـعـ إـلـىـ قـبـلـ وـجـودـ الـإـنـسـانـ عـلـىـ الـأـرـضـ .

## ٢ - الفاجعة السماوية ومولد الزمان

١ - اذا كانت الجماعة الاسماعيلية تشير الى نفسها بأنـهاـ دـعـوـةـ إـلـىـ التـوـحـيدـ الـبـاطـنـيـ فـذـلـكـ لـأـنـهاـ تـبـدـأـ فيـ السـمـاءـ بـنـداءـ يـوجـهـ الـعـقـلـ الـأـوـلـ فـيـ قـبـلـ الـأـزـمـانـ الـىـ جـيـعـ صـورـ عـالـمـ الـابـدـاعـ الـمـلـائـكـيـ النـورـانـيـةـ . وـهـذـهـ الدـعـوـةـ هـيـ دـعـوـةـ خـالـدـةـ وـلـيـسـتـ الدـعـوـةـ الـاسـمـاعـيـلـيـةـ لـاـ صـورـتـهـاـ [ـ اوـ مـثـاـهـاـ ]ـ الـأـرـضـيـةـ فـيـ هـذـهـ الـحـقـبـةـ الـحـمـدـيـةـ مـنـ الدـورـ الـحـالـيـ لـلـنـبـوـةـ . وـهـيـ تـبـدـأـ وـجـودـهـاـ عـلـىـ الـأـرـضـ ، اـيـ فـيـ عـالـمـ الـحـسـنـ معـ آـدـمـ الـأـوـلـ ، لـاـ بلـ قـبـلـ آـدـمـ دـورـنـاـ نـحـنـ ، بـعـدـةـ . وـمـعـ اـنـ الـعـقـلـ الـثـانـيـ (ـ الـتـبـعـثـ الـأـوـلـ )ـ يـسـتـجـيبـ لـهـذـاـ النـداءـ ، اـلـاـ انـ الـعـقـلـ الـثـالـثـ الـذـيـ يـحـدـثـ عـنـ اـجـتـاعـ ثـنـائـيـةـ الـعـقـلـيـنـ الـأـوـلـيـنـ ، يـعـارـضـهـ بـالـسـلـبـ وـالـرـفـضـ . وـهـذـاـ

العقل الثالث هو آدم الروحاني ... آدم الملكوتى ... ملاك الانسانية الام  
والذى تثلل الحيلة الميتافيزيقية بشخصه وبواسطة الرموز ، التاريخ القدساني  
لأصل البشرية .

اذن ، فان آدم الروحاني يثبت امام نفسه دون حركة في دوار من الدهشة  
فيرفض الحد الذي يسبقه (العقل الثاني) لأنه لا يرى انه اذا كان هذا الحد يحد  
من مدى أفقه ، فإنه يرجع رغم ذلك ، الى ما هو أعلى . وهو يظن ان  
بإمكانه الوصول الى المبدع الحصين دون هذا الحد الوسيط ، وذلك لأنه يعتقد ،  
نظراً لجهله صفة الإله الموصي في العقل الاول ، ان معنى كل ذلك هو تكتشه  
العقل الاول للبدع اي للألوهية المطلقة . ثم يجعل من نفسه مطلقاً ليفر من  
هذه الوثنية ، فيقع في أسوأ وثنية ميتافيزيقية . ولكنها عندما ينتزع نفسه  
اخيراً من هذه الحيرة ، مثله في ذلك مثل الملائكة ميكائيل عندما حل لتصاره  
على نفسه ، يرمي بظل إبليس (الشيطان ، أهرمن ) بعيداً عنه الى العالم السفلي ،  
حيث يظهر في أدوار الستار ، الدور تلو الدور . ولكنها يرى نفسه عندما  
مت天涯زأ قد أصابه التخلف وعاد القهقري . وبعد ان كان الثالث اصبح  
العقل العاشر . وهذه المسافة هي مقياس زمان حيرته الذي عليه ان يتخلص  
منه . ثم انه يبدأ بتتبع الكروبيين السبعة او الكلمات الالهية السبعة التي تعين  
الملائكة - آدم في العودة الى نفسه . والسبعة تشير الى المسافة المثالية لسوقطه  
والزمان هو تخلفه عن نفسه ، وبالتالي فانه لمن الصحيح تماماً ان يكون الزمان  
هو « الأبد المتخلف » . ولهذا فان ثمة سبع حقب تساوق دور النبوة ، وفي  
كل حقبة من هذه الا دور سبعة أئمه ، وتلك هي أسس دعائم التشيع السبعي  
او الاسماعيلي : فالمسدد ٧ يرقص تخلف الأبدية في عالم الابداع وهو تخلف  
سيهزمه العقل الثالث ، الذي اصبح عاشراً ، بخاصة وخاصته .

غير ان هذا التخلف يدخل في الكائن النوراني 'بعداً غريباً عنه يظهر في  
الكدرة ؛ وانه لمن المفید جداً ان نذكر هنا بأن الظلام ( البرزخ ، اهرمن )'

في الحكمة الالهية الزروانية في فارس القديمة، يحدث من تشكك يبدأ في فكر زروان او الالوهية العظمى . ومع هذا فان زروان ، لدى الزروانية والكيومرثية الذين يتكلم عنهم الشهير ستاني ( القرن السادس هـ / الثاني عشر م ) ليس هو ابداً الالوهية العظمى ، وانما هو ملاك من عالم الابداع . ونحن نستطيع ان نقول ان آدم الروحاني ، الملائكة الثالث في خلق العالم عند الاسعاعية ، هو شبيه الملائكة زروان عند تلك الزروانية الحديثة المتأخرة .

٢ - وفي داخل كل عقل ملائكي من عالم الابداع ، عالم ابداع لصور لا تحصى من النور ؛ وهي تلك التي تولف عالم ابداع آدم الملكوتى وتثبت معه في نفس التخلف ؟ فيسمعمهم بدوره الدعوة الباقية ، فيردونه وينكرون عليه الحق في توجيه مثل هذا النداء ، وهم في ذلك على درجات متفاوتة من العناد والثورة . فيسبب هذا الإنكار كدرة في العمق الأساسي لوجودهم ، بعد ان كان تأججاً خالصاً . وفهم الملائكة آدم انهم اذا ظلوا في العالم الروحاني الحالص فانه لن يستطيع ان يتخلص من ظلامهم [ من برزخهم ] ابداً . ولهذا فانه جعل من نفسه محدثاً لعالم الطبيعة كآداة تجد فيها الصور ، التي كانت نورانية في الماضي ، سبيل خلاصها .

في هذه القصة الرمزية ، تذكريات مانوية واضحة . وبخلاف ذلك فان العقل الثالث الذي اصبح عاشراً ، يحتل عند الاسعاعية نفس المقام ونفس الدور الذي يمثله للفلاسفة السينويين والإشراقيين . ( أدناه الفصلان الخامس والسابع ) . انه العقل الفعال الذي ذكرنا فيما سبق سبب إدماجه مع الروح القدس جبريل ، كملائكة المعرفة والوحى . ولكن يبقى فارق أساسياً؛ فالحكمة الالهية الاسعاعية ، لا تضع العقل الفعال في المرتبة العاشرة نتيجة للهيض ، ولكنها تجعل من ذلك وجهاً أساسياً لـ « فاجعة » تشكل تهيداً وتقسيراً لإنسانيتنا الأرضية الحاضرة .

لقد أصيّب كل أعضاء عالم الابداع بربع قاتل عندما رأوا البرزخ

(الظلام) يختل وجودهم كله . ومن الحركة الثالثة التي كانوا يقومون بها ليتخلصوا من ذلك تجت أبعاد الفضاء الكوني الثلاثة . فاما الكتلة الاكثف فقد ثبتت في المركز واما الفضاء الكوني فقد انفجر الى عدة مناطق : في الكرات السماوية ومناطق العناصر . ثم راح كل من الكواكب ، ولألف من السنين ، يمارس بدوره نوعاً من الوصاية على عالم لا يزال يتبرعم حتى كان دور القر في أوائل الالف السابع ، فحدث الانسان الاول مصحوباً بصحابته على شكل نبتة قاسية نمت في الارض .

### ٣ - الزمان الدوري

#### التاريخ القديسي والحدود

١- يشار الى هذا الانسان الكامل الارضي على انه آدم الاول الكلي [ الجنة الابداعية ] . فلا بد من التمييز اذن بين أصله الملكي ، آدم الروحاني ، الملائكة الثالث الذي اصبح عاشراً ، وبين آدم الجزئي الذي بدأ بدورنا الحالي . فهو يختص بأنه « التمثيل الطبيعي لعالم الابداع الأصيل » ، وبالطبع فانه لا يشبه الانسان البدائي المولود من نباتاتنا ابداً . وهو يظهر في سلالات ( سرندليب ) ، لأنها أفضل الاماكن اعتدالاً ومناخاً ، يرافقه سبعة وعشرون مرافقاً لكنه يفضلهم جميعاً كما يفضلون هم بدورهم بقية الانسانية التي تفتح في الرقت الذي ينتظرون فيه نفسه ، كما يفضل الياقوت الاحمر كافة الاحجار الكريمة الاخرى . وهو مع هؤلاء المرافقين السبعة وعشرين يمثلون « الانوذج » المركي لعالم الابداع الملائكي الاول [ نعنى الانوذج الطبيعي او الفيزيقي ] لأنهم الانسانية المؤمنة بعالم ابداع الملائكة العاشر والجبيون للدعوه . وهم يسمون روحياً وفيزيقياً على بقية الادميين من بقية جزر الارض من الذين أبدعوا معهم في عملية خلق واحدة ؟ وهذا السمو في الارض إن هو الا اثر لإيمانهم بالسماء .

وآدم الارضي الابتدائي هذا ، هو مظهر لآدم الملکوتی وحجابه ( بابه ) معاً . انه فكرته الاولى وكلمة معرفته وجوهر فعله والمشروع الذي يتلقى انواره ؟ وكما كان آدم علي النبوة اليهودي والنصراني ، مخصوصاً من كل دنس ومن كل خطيئة فقد اطلق هذا الامتياز على الأئمة الاولياء دوراً بعد دور . فقد كان دوره دور الكشف ، وهو عصر من الایمان كان الوضع الانساني فيه حتى في خصائصه الفيزيقية لا يزال وضع «انسانية - من - الجنـة» ، فكان الناس يدركون الحقائق الروحية مباشرة وليس من وراء حجب الرموز . ولقد ابدع آدم الاول « الدعوة الشريفة » في هذا العالم ، وهو الذي اقام حدود عالم الدين ووزع اثنا عشر داعيًّا من مرافقيه السبع وعشرين في جزر الارض الاثنتي عشر وأقام امامه اثني عشر حجة هم خيبة مرافقيه . وباختصار لقد كان مؤسس هذه الحدود الباطنية المتصلة ، والمستمرة من دور الى دور ومن حقبة الى حقبة ، وذلك حتى عهد الاسلام ، وحتى ما بعد عهد الاسلام .

وعندما نص آدم الاول على خليفته ، عاد فتُقل الى عالم الابداع حيث تلا الملائكة العاشر ( آدم الملکوتی ) وارتفع هذا الاخير بعدها ومعه جميع الحدود من العقول الى مرتبة أعلى من مرتبته السابقة . ولا تتوقف هذه الحركة التصاعدية حتى يعود الملائكة - العقل الثالث ، الذي جمده ضلاله وأنزله الى المرتبة العاشرة ، الى دائرة المنتبعث الثاني او العقل الثاني . وكذلك كان الامر مع الآئمة الذين خلفوا آدم في هذا الدور الكشفي الاول . ولقد تلا هذا الدور من الكشف دور من الستر . ويليه دور الستر هذا دور من الكشف وهكذا . وتظل هذه الادوار في هذا التعاقب المدوّن حتى قيامة القيامة ، التي تكمل استهلاك كورنا ، وتعيد انسانيتنا وملائكتها الى حالتهم الاصلية . وتقدر ، بعض كلمات الآئمة الاولياء الدور الكبير ( او الكور اعظم ) بـ ٣٦٠,٠٠٠ مرة ٣٦٠,٠٠٠ سنة .

٢- ومن البديهي ان الحكماء الاهلين الاسماعيليين ، يستطيعون الكلام ، وبأغزر

ما يمكن من التعبير ، عن الانتقال الذي تم من دور الكشف الذي سبق ثم اوصل الى دور الستر الحالى ، اي الدور الذى نخاضره . فلقد قام الاسماعيليون بتأويل بالغ فى العمق لقصة آدم في القرآن والإنجيل . وهي ليست عندهم بقصة البدء المطلق وانما هي قصة حدثت غداة مصائب كبرى رهيبة . فخلال الثلاثة آلاف سنة الأخيرة من دور الكشف السابق ، حدثت اضطرابات جسيمة اجبت الكبار الأعلين على اعادة نظام الاسرار والتقية . فقد اعيدت العلوم الروحية الى السكون وباتت الانسانية غير جديرة بنشر الغيوب ، فلا بد من ابداع شريرة ، وقانون ديني ، لا يحرز تأويلها إلا الذين يقودهم هذا التأويل ، عن طريق ولادة جديدة في عالم الرموز ، الى القيامة . وليس معنى الخروج من الجنة إلا السقطة . فاما من الآن فصاعداً فليس ثمة سوى « الجنة بالقوة » أي الدعوة الباطنية أو الاسماعيلية .

وهم يفهمون قصة آدم القرآنية على أنها تنصيب للامام اليافع آدم ( او النص عليه ) من قبل ابيه هنيد آخر أئمة دور الكشف السابق ، وأقر بولايته كل « الملائكة الارضيين » إلا ابليس - الشيطان ور Howe . ولقد كان ابليس من حدود الدور السابق ، أما اليوم فتظهر في شخصه صورة البرزخ المسرع الى الارض والذي كان يظهر في السابق بواسطة آدم الملائكي . وان كلمات ابليس « كانت للتأثير في آدم وتحريك حياته ليبلغ الناس المعرفة التي كانت لها هما الاثنان في الدور السابق ، أعني معرفة القيامة . ولقد خان آدم الامانة تحت تأثير نزوة جارفة وأحال كل ما لا يمكن ان يعلم إلا بواسطة الامام الأخير قائم القيامة إمام دورنا هذا ، الى الجهة .

٣ - ويجب ان تفهم بنية دور الستر الذي ابتدأه « آدمنا » على أنها البنية الاصلية التي اقامها اول آدم على الارض ، وهو اول إمام فيها ، مطابقة [ او مثلاً ] لبنية السماوات المرئية ولبنية السماوات غير المرئية . وكما أشرنا الى ذلك سابقاً ، فإنه يرمي الى درجات المراتب او التسلسلات السماوية او

الارضية عادة بمصطلح «حد» ، والحد يحدد أفق الوعي لكل درجة من هذه الدرجات ، ونقط المعرفة المناسب لنمط وجودها . فكل حد ادنى يكون محدوداً بالحد الذي يعلوه مباشرة . وبالاضافة الى كون هذه البنية اساسية لفهم التوحيد فهي تعين كذلك سياق الانתרופولوجيا [ علم الانسان ] كله .

ومع ان المعنى التام للحدود الباطنية خلال حقب الاماعنيلية لا يزال يطرح امامنا الكثير من المسائل إلا ان ثمة محاولة قام بها جميد الدين الكرماني ( ٤٠٨ / ١٠١٧ م ) حول هذا البنيان . فثمة الحدود السماوية أو «حدود المأفوقة» وثمة الحدود الارضية او «حدود المأحتبة» ، وهي متألة الواحدة مع الاخرى . ويشكل محل كل واحدة من هاتين عشر درجات يتصل بعضها بعض على شكلين ثلاثي وسباعي . ١) فثمة ناطق على الارض، أي نبي ينطق بشرعه ويقاون لهي يتبلغه من الملائكة ( انظر اعلاه ٥ ) . وهذه هي كلمات النص المنطوق بالصيغة الظاهرة كمدونة ( للشريعة ) وللدين الوضعي . فالناطق هو الشبيه الارضي للعقل الاول الذي ( يبتدئه الدعوة «في السماء» ) . ٢) وثمة الوصي: اذ الامام ، وهو مستودع الوحي النبوى والوارث الروحاني المباشر للنبي ، أساس الامامة وامام الحقيقة الاولى ، فان مهمته الخاصة هي التأويل الباطنى الذى يعود بالظاهر الى امه ، الى اصله ، نعني الى ما خفى منه . وهو بهذا يشبه العقل الثاني ، المبعث الثاني ، النفس الكلية . ( وثنائية النبي - الوصي ) او العقل الاول والمعلم الثاني مطابقة هنا لوجهى الحقيقة الحمدية الباقيه في التشيع الاثنى عشرى ، ( انظر اعلاه ٣ - ٤ ) وثمة الامام الذى يخلق الاساس ويديم توازن الباطن والظاهر خلال الدور ، ولهذا فانه لا غنى عن خلافته للأساس . فهو شبيه العقل الثالث ، آدم الروحاني . وبهذا توجد دائنة وفي كل حقبة سباعية أو عدة سباعيات من الأئمة تمثل مسافة « التخلف » او الزمان الذي على آدم السماوي ان يتخلص منه بمساعدة خاصة ليعود الى مرتبته السابقة . أما الحدود السبع الاخري ، فيشابه كل منها ،

وعلى التوالي ، صيغة من صيغ النور او عقول عالم الابداع الاخرى . فالباب شبيه الإمام والجدة شبيه الكافل أي النبي ( وهو يأخذ معنى خاصاً جداً لدى اسماعيلية الموت ) . وعنة ثلاثة درجات اصلية « للداعي » ودرجتان فرعيان : « المأذون المطلق » وهو الذي يستطيع ان يتقبل طلب المستجيب الجديد . و « المأذون المخصوص » الذي يحذب الحديث الآيات .

وكذلك تمثل البنية العمودية للحدود الباطنية التي تستمر بحسب مؤلفينا هؤلاء ، دوراً بعد دور ، ولصيغة عالم الدين هذه ما يائتها شكلاً في صيغتها ؟ فالزمان الذي هو زمان التاريخ القدساني . فكل حقبة من دور النبوة اي من دور الستر ، يبتعد عنها ناطق او وصي تليه سباعية واحدة او اكثر من الأئمة ثم تختتم بإمام أخير هو القائم اي إمام القيامة ( قائم القيامة ) الذي يتم الحقبة السابقة وهو مقيم النبي الجديد . وبمجموع الحقب السبع يؤلف دور النبوة بكليتها ( وهي فكرة مشتركة بينهم وبين علم النبوة الشيعي ) . وهذه الحقب السبع هي حقب الأنبياء الكبار الستة : آدم وإمامه شيث ، نوح وإمامه سام ، إبراهيم وإمامه اسماعيل ، موسى وإمامه هارون ، عيسى وإمامه شمعون ، محمد وإمامه علي . أما الناطق السابع فهو إمام القيامة ( وهو ما يطابق الإمام الثاني عشر عند الامامية) الذي لن يأتي بشريعة جديدة ولكنه يكشف المعنى المستور للإيحاءات وما يصاحب ذلك من صخب واضطرابات ؟ ثم ينبع ، للانتقال الى دور الكشف القادم .

#### ٤ - علم الامامة وعلم المعاد

١ - قد يكون فهنا لمعنى علم الامامة وللوجود المعادي الذي يحكم الوجدان الشيعي معه ، أفضل فيما لو تذكرنا ما سبقت الاشارة اليه هنا من أن علم الامامة الاسماعيلي مثل علم الامامة الشيعي عموماً ، وقد وجد نفسه

أمام مسائل ، شبيهة بتلك المسائل التي واجهت علم المسيحية خلال القرون الأولى من عصرنا هذا ، فكان يصل منها دائماً إلى حلول ذات غط «عرفاني» ، طلما ألقى علم المسيحية الرسمي بها عرضاً .

وما يهم الكتاب الاسماعيليين عندما يتكلمون عن ناسوت الامام ، هو ان يُلمِحُوا إلى أن جسد الامام ليس جسداً مكوناً كبقية أجساد الناس الأخرى من اللحم ، إذ ان هذا الجسد إنما ينبع من مفخاطيس كونية يمارس عمله على أجساد المستجيبين الأثيرية ونفسهم الروحية . وهذه البقاء الأثيرية تتصاعد من سماء إلى سماء ثم تنزل مطهرة ومعها اشعاعات قمرية فلا يرها الأدراك النظري ، ثم تحط على شكل ندى سماوي ، على سطح ماء صاف أو على بعض الثمار . حتى اذا ما استهلَكَ إمام الفترة هذا الماء وهذه الثمار هو وزوجته ، يصبح الندى السماوي برعماً لجسد لطيف هو جسد الامام الجديد . وهو غلاف يشار إليه بأنه جسد كافوري فيه لطافة وبساط الكافور . ومن هذا الجسد يتكون ناسوت الامام . ونحن اذا كنا نتكلّم هنا عن الناسوت فليس معنى ذلك اننا نتكلّم عن اللاهوت وإنما عن جهد في تخيل وتصور القوى الروحية وذلك كما في علم المسيحية العرفاني . ولهذا فإن اتحاد الناسوت واللاهوت في شخص الأنثة لا يصل إطلاقاً إلى فكرة «الاتحاد الاقتبسي للطبيعتين » ، ومع كل ما يتبع عن هذا المفهوم من نتائج فلسفية وتاريخية واجتماعية .

٢ - ولا بد لنا لكي نفهم ما يعنيه العرفان الاسماعيلي بلاهوت الامام من ان نطلق ما يمثله « كولادة روحانية ». وهنا بالذات نبصر تذكرة واضحاً للعرفان المساوی . يقول ذلك المؤلف اليمني ، الذي ذكرناه أعلاه ، موضحاً « عندما يعلن المستجيب انتسابه أمام أحد حدود الدعوة ، يتصل بروحه وهو يلقي بقسمه ، هذا اذا كان صادق الایمان خالص النية ، قبس من النور يظل قريباً منه دون ان يترج فيه ». ولكن يظل كبر هذا القبس ونحوه كثور ،

متعلقين بفکر و عمل هذا المستجيب ؟ فإذا ما نجح في ذلك جذبت صورة نور المستجيب المؤمن منذ وقت وجوده إلى صورة نور صاحبه الذي يسبقه في المرتبة الصوفية وذلك بواسطة « مغناطيسية عامود النور ». ( وثمة ضرب من الميثاق الفروسي الصوفي يجعل كل المستحبين مسؤولين بعضاً عن بعض حق في العالم الآخر ). فيرتفعون معـاً إلى الحد الذي يعلو عليهـا ، وهكذا دوالـيك حق يصلوا جـيـعاً إلى مرتبة يـشـكـلـونـ فيهاـ، بـعـدـ الـحدـودـ أوـ «ـهـيـكـلـالـنـورـانـيـ»ـ الذيـ،ـ وإنـ كانـ لهـ شـكـلـ اـنسـانـيـ،ـ الاـ انهـ هـيـكـلـ روـحـانـيـ حـضـ .ـ وهذاـ هيـكـلـالـنـورـانـيـ هوـ الـأـمـامـ وهوـ كـمـثـلـ لـاهـوتـ الـأـمـامـ .ـ

٣ - ومنذ أن ينص على الإمام الجديد ، يصبح هذا الإمام سند ومرتكز الهيكل النوراني . ولاهوتيته او إمامته هي هذا الجسد الروحاني المكون من كل صور المستحبين النورانية . وكما كان الأمر بالنسبة لأدم الأول ، فإن لكل إمام من الأئمة الذين يتبعـونـ فيـ كلـ حـقـبةـ منـ حـقـبـ الدـورـ ،ـ هيـكـلـهـ النـورـانـيـ الـقـدـسـانـيـ الـخـاصـ والـذـيـ يـتـكـوـنـ بـهـذـهـ الطـرـيـقـةـ .ـ وـجـمـوعـ الـأـئـمـةـ يـشـكـلـونـ هيـكـلـالـنـورـانـيـ الـأـعـظـمـ ،ـ وـهـوـ عـلـىـ وـجـهـ التـقـرـيرـ قـبـةـ هيـكـلـالـنـورـانـيـ .ـ وـعـنـدـمـاـ يـتـرـكـ إـمـامـ منـ الـأـئـمـةـ هـذـاـ الـعـالـمـ ،ـ يـرـتـقـعـ هيـكـلـهـ مـعـهـ إـلـىـ اـحـشـاءـ الـمـلـاـكـ العـاـشـرـ (ـ آـدـمـ الـرـوـحـانـيـ –ـ الـأـنـسـانـ الـمـلـكـوـيـ)ـ ثـمـ يـتـنـتـظـرـونـ هـنـاكـ جـيـعاًـ قـيـامـةـ الـقـائـمـ أوـ إـمـامـ الـقـيـامـ الـذـيـ يـخـتـمـ الدـورـ لـيـرـتـقـعـواـ مـعـهـ عـنـدـ مجـيـئـهـ لـخـلـافـةـ الـمـلـاـكـ العـاـشـرـ .ـ

ولدى كل قيمة كبيرة (قيمة القيمة) من الباقي يختتم دور ستة أو دور كشف ، يأخذ الإمام الأخير القائم ، كل هيكل الحدود الصوفي معه ويرتفع إلى عالم الابداع حيث يختلف الملائكة العاشر ، آدم الروحاني كحدث للعالم الطبيعي . أما الملائكة العاشر فيصعد مرتبة في عالم الابداع الذي يحتذيه معه بكامله في هذا الصعود . وهكذا فإن كل قيمة كبيرة وكل ختام دور ، يسمح لملائكة الإنسانية ان يقترب بنفسه وبرهانه من مرتبته ومرتبتهم الأصلية ،

وكذلك فان تعاقب الاذوار وألوف السنين ينهي « الزمان » او « الابدية المتخلفة » الناتجة من برزخية الملاك الآنية . وهكذا تقترب « الفاجعة السماوية » من نهايتها ؛ فالخلق والوجود وجهان لذات السيرورة التي تفضي الى هذه النهاية . إن معنى إحداث العالم وغايته هو إيجاد أداة يعود بها آدم الملكوتى الى مرتبته المفقودة ، وهو يعود الى هذه المرتبة بمساعدة جميع الذين يقبلون دعوته في عالم الابداع قبل وجودهم على الارض أو من يستجيبون لدعوة الانبياء والأئمة في هذه الحياة .

٤ - أما الكافرون الجاحدون فترتفع صورتهم البر ZXية منذ وجودهم ، الى تلك المنطقة التي يسميها علم الفلك « رأس ذنب التنين » ( وهي النقاط التي يقطع فيها مدار القمر مدار الشمس ) أي منطقة البرازخ التي يدور فيها الجرم الازلي المصطفى لكل الشياطين الانسانية وبجموعه الافكار والمشاريع المؤذية التي تهدف الى إحداث المصائب التي تهز عالم البشر .

ولهذا فان الاحداث الارضية لا يمكن ان تفهم إلا بباظتها ، أي بعلاقتها « بفاجعة السماء » . وهذه الاحداث هي التي تهيء ل نهاية هذه الفاجعة ، وتتمثل في « فلسفة التاريخ » هذه ، رؤيا عظيمة حركة لحركة لدنية [ فلسفة نبوية ] لا نجد لها إلا في الفكر الاسماعيلي . وفي الواقع فان الرواية الاسماعيلية للتشيع تقدم خطوطاً مشتركة بين كل مذاهب التشيع : الأخلاقية المعاذية ، ووجه القائم الذي يشابه كرأينا البارقليط الذي ورد ذكره في التحجيل يوحنا خصوصاً . ولهذا فان أبي يعقوب السجستاني ( القرن الرابع هـ / العاشر م ) كان يرى في فروع الصليب المسيحي الاربع ، وفي كلمات شهادة التوحيد الاربع رمزاً لنفس السر ألا وهو ظهور الإمام الذي يرتفع في ليلة القدر ( سورة ليلة القدر ) اذ ان هذه الاخرية هي ليلة الانسانية ذاتها في دور الستر الذي نخاضره .

٢ - اسماعيلية المُوت

## ۱ - حقیقتها و مصادرها

١ - ليس لنا ان نلح على «القصة السوداء» التي ثالت من اسم الاسماعيلية ومن ذكرى الموت طويلاً نتيجة فقدان النصوص الحقيقة . ولا ريب ان المسؤول الاول عن ذلك هو مخيلة الصليبيين ومخيلة ماركوبولو . وفي القرن التاسع عشر ظهر أديب ومستشرق نساري هو «فون هامر بورغستال» ، فألقى بوساده عن «المجعيات السرية» ، على هؤلاء الاسماعيليين المنكودي الطالع واتهمهم بكل الجرائم التي يعزروها البعض في اوروبا الى «الناسونيين» والبعض الآخر الى اليسوعيين ، وكانت النتيجة تلك المقالة عن «الخشيشية الفتاك» (١٨١٨) التي ظلت تحمل على محمل الجد طويلاً . وتتسك سفستر دي ساسي هو الآخر في بحثه عن ديانة الدروز (١٨٣٨) ، وبما يشبه العشق ، فجعل كلمة *Assassin* مشتقة من حشائين . وإنما سبب ذلك هو المحسس الاعتبادي باهتمام الأقليات الدينية او الفلسفية بأقذع الأوصاف اللاأخلاقية . والأغرب من ذلك هو ان المستشرقين قاموا ، ولا يزالون ، بما يشبه التواطؤ في الجرم مع أولئك الناشرين المتعطشين للجديد الحارق ، بالدعابة المعادية للاسماعيلية والتي كانت تقوم بها الخلافة العباسية في بغداد . لكنه لم يبق لهذه التزوّات من عذر منذ ان ظهر هذا الميل الى الاسماعيلية في دراسة «.

إيفانوف» وفي دراسات الجمعية اليسوعية في كراتشي ( كانت قدّيماً في بومباي ) . ولدينا مثال ذو مغزى . فلقد رأينا ان الدعوة اليسوعية تشير لنفسها على انها « الجنة بالقوة » ورأينا الى التأويل اليسوعي لحديث القبر الذي سبق أن رأينا صفحه ( ١٣٧ ) : [ حديث الرسول ] . وكل هذا يجعلنا نفهم كيف ان الدخول في الدعوة هو في الواقع دخول الى الجنة . وليس يلزم الدعاية المعادية أكثر من هذا للتصور الافراط في المذاقات في جنة الموت . اما فيما تبقى فان القضية ليست سوى ظاهرة مقاومة ضد الاتراك قام بها اليسوعيون في ظروف مفجعة . اما فلسفة اليسوعية وعقيدتها فليس لها أية علاقة « بقصص الاغتيالات » .

٢ - لقد حول الخليفة الفاطمي في القاهرة ، كما سبق ان أشرنا الى ذلك تماماً ، حول النص بالأمامه من ولده نزار الى ابنه اليافع المستعلي . وقد حدث بعد وفاته ان فريقاً بابيع المستعلي ( وهو أولئك الذين استمروا بالدعوه الفاطمية ويدعون بالمستعليين ) ، وفريق آخر ظللّ على ولائه للامام نزار ( حتى هلك مقتولاً مع ولده ٤٨٩ / ٥٠٦ م ) ؛ وهؤلاء الآخرين هم اساعيلية ايران الزارية « المشرقيون » . وهنا ايضاً ، تكون دوافع أساسية ذات طابع روحي تحت التاريχ الشخصي والمسائل الشخصية . فواقع الامر هو ان الانتصار السياسي الذي سجله مجيء السلالة الفاطمية الى الحكم في القاهرة يبدو كمفارة ؟ إذ الى حد يمكن لجماعات باطنية ان تتألف الى تنظيم دولة رسمية ؟ فالسبب الذي أوصل الى قطيعة القرامطة اول الامر ، هو نفسه الذي ظهر فيما بعد في إعلان الاصلاح في الموت . ولعل المذهب اليسوعي البدائي ، بحسب ما نفهم حالياً من النصوص ، هو الذي حرك هذا الاصلاح ، بعد تلك الفترة السياسية الفاطمية .

ومن جهة اخرى ، فقد وجدت تلك الشخصية القوية حسن الصباح<sup>(١)</sup>

---

(١) حسن الصباح : اعظم عقلية حربية عرفها الشرق في مطلع القرن الخامس مجري ، راجع « عل ابواب الموت » ، تأليف عارف ثامر .

( ٥١٨ هـ / ١١٢٤ م ) التي يجب ان نعلم انها طلما شوهدت في النصوص الاسماعيلية ذاتها ، مثلما شوهدت في مواضع اخرى . ولقد كان دور هذا الرجل عظيماً جداً في تنظيم الفرق الاسماعيلية في ايران . وبالطبع فان مهمتنا هنا ، ليست في الجزم فيما اذا كان المستجبيون المخلصون قد وفقوا الى ا يصل ابن الامام نزار الصغير الى معقل امين في قلعة الموت ( في الجبال الجنوبية الغربية من ايران ) أم لا ؟ اذ يبقى لدينا ، في كل الاحوال ، واقع ذو معنى روحاني فريد .

٣ - هذا الواقع المبين هو مبادرة الإمام حسن على ذكره السلام ( وهذه التحية التي تقرن باسم هذا الإمام هي التي تجعلنا نستطيع تمييزه عن سواه ) وهو « خداوند » او شيخ جبل الموت الجديد ( ولد سنة ٥٢٠ هـ / ١١٢٦ م ) وأصبح خداوند سنة ٥٥٧ هـ / ١١٦٢ م وتوفي سنة ٥٦١ هـ / ١١٦٦ م ، وفي ١٧ رمضان سنة ٥٥٩ الموافق ٨ آب ١١٦٤ م أُعلن الإمام قيامة القيامة أمام كل المستحبين المحتمعين في باحة الموت العالية . وأُعلن البروتوكول المحفوظ ، فاما ما كان يتضمنه هذا الاعلان لم يكن أقل من بجيء اسلام روحاني خالص متحرر من كل ذهن شرعي ، ومن كل عبودية للقانون ؟ دين شخصي للقيامة التي هي ولادة روحانية ، لأنها تجعلنا نكتشف ونعيش المعنى الروحاني للإيحاءات الألهية .

ولقد دمرت قلعة الموت ، شأنها شأن بقية المآكل الاسماعيلية في ايران بواسطة المغول ( سنة ٦٥٤ هـ / ١٢٥٦ م ) ، ولكن هذا الحدث لا يعني ابداً نهاية الاسماعيلية المتطرفة في الموت إذ انها لم تفعل اكثر من الدخول في العمل السري لابسة خرقه الصوفية . وتأثيرها على الصوفية وعلى الروحانية الإيرانية عموماً ، تفترض ألفة أساسية بينها وبينها [ أي الصوفية والروحانية ] ، وهي ألفة تجعلنا ننظر الى مسألة معنى ومصادر التصوف تحت نور نهار جديد . وهكذا فإن الاسماعيليين ينظرون الى عدد كبير من أساتذة الصوفية على انهم

من جماعتهم مبتدئين بالسنائي (نحو ٥٤٥ / ١١٥١ م) والمطار (٦٢٧ / ١٢٣٠ م) وجلال الدين الرومي (٦٧٢ / ١٢٧٣ م) الذي كان شمس التبريزي حجة له، وعزيز النسفي (القرن السابع هـ / الثالث عشر م)، وقاسم أنواري (٨٣٧ / ١٤٣٤ م) الخ... غالباً ما يتردد المرء امام نص من النصوص فهو لصوفي ذي صبغة اسماعيلية أم لا اسماعيلي ذي صبغة صوفية؟ وليس هذا كل شيء : ذلك ان قصيدة محمود شبستری (توفي سنة ٧٢٠ هـ / ١٣١٧ م) الفارسية کلشن راز (حديقة الغيب) وهي مادة الصوفية الإيرانية، قد طلما شرحاها ووسعها التعليم الاسماعيلي.

والأسئلة التي تطرح من هذا الباب حديثة تماماً . فقد طرحاها وسبّها ، ظهور ما تبقى من الأدب الملوي الذي يعود الفضل فيه الى جهد «و. إيفانوف» وهو مكتوب كله باللغة الفارسية . ومن المعروف ان المفول قد أحرقوا مكتبة الموت عن بكرة أبيها . ومع هذا فإنه لا بد من ان نربط أدب اسماعيلي سوريا بالأدب الملوي ، اذ كان للاسماعيليين السوريين ، بفضل قوة شخصية رئيسهم راشد الدين سنان (١١٤٠ - ١١٩٢ م) ، علاقة مباشرة مع الموت . ( ومن المعروف كذلك انه كان ثمة احتقار مفجع لسكان الهيكل ، أفسد اتفاقاً كان قد تمّ بين سكان الهيكل المسلمين هؤلاء وبين ملك القدس ) . أما المؤلفات الفارسية الصادرة من الموت فنذكر منها بشكل أسامي الكتاب الكبير المنسوب الى نصير الطوسي (توفي سنة ٦٧٢ / ١٢٧٣ م) «التصورات» والذي لا نجد لدينا سبباً قاطعاً لنرفض نسبته اليه . ومؤلفات سيد سحرابولي بخشاني وابو اسحق القهستاني وخیرخواه حیراتی وهو مؤلف خصب ، [ وكلهم من القرنين الخامس عشر والسادس عشر ] . وقد حفظوا لنا جميعاً مقطوعات أقدم بكثير من هذا التاريخ لا سيما «الفصول الاربعة» لحسن الصباح نفسه . وهم يدللون كذلك على نهضة في الفكر الاسماعيلي مصاحبة لنهضة مائة في الفكر الشيعي عموماً ولعلها احدى عواملها . إذ قد توصل الفكر الشيعي الاشنا

عشري خلال الحقبة ذاتها مع حيدر آملي وابن أبي جهر خصوصاً إلى أن يتفكر من جديد ، متشبهاً في ذلك بأعمال ابن عربي ، في علاقاته مع الصوفية وبالتالي مع الإماماعيلية .

هـ - وانه لجدير باللحظة كيف ان مؤلفاً شيعياً اثنى عشرياً من عيار حيدر آملي (القرن الثامن هـ / الرابع عشر م ) يعي ، دون مناظرة ومنافرة ، الخلاف الأساسي الذي يفصله عن الإماماعيليين . وهو يقول ذلك بعبارات لا تفعل سوى ان توضح نتائج القيمة الكبرى التي أعلنت في المولى . فيينا يجده العرفان الشيعي الاثنا عشرى للحفاظ على تأمين وتوازن الظاهر والباطن ، يرى العرفان الإماماعيلي في مقابل ذلك ، ان كل ظهور خارجي وكل مظهر ، له معنى داخلى مستور وحقيقة باطنية ؛ وهذه الحقيقة الباطنية أسمى من الحقيقة الظاهرة ، اذ بفهمها يتقرر التقدم الروحي للمستجيب . اذن فالظاهر صدقة لا بد من كسرها نهائياً ، الامر الذي يقوم به ويتمه التأويل الإماماعيلي وذلك بأن يعود بمعطيات الشريعة الى حقيقتها العرفانية (الفنووصية ) التي هي فهم المعنى الحقيقي للتزييل والشريعة . فإذا ما تصرف المستجيب وفق المعنى الروحي سقطت عنه الالتزامات التي تفرضها الشريعة . وهذا مطابق تماماً ، وبعمق ، لمفهوم الفلسفة التي شرحناها اعلاه عند تأويل حديث القبر .

والحال ، هو ان المادي الى هذا المعنى الروحي ، أو قل الشخص الذي يمثل هذا المعنى الروحي ، هو الامام باعتباره المظهر الارضي للتجلی الأولى . ونتيجة ذلك هو تقديم الامام والامامة باعتبارها باقية ، على النبي والرسالة النبوية لأنها وقية . أما في التشيع الاثني عشرى ، فقد سبق لنا ان رأينا انه يجب ان نعتبر تقدم الولاية على النبوة في شخص النبي ذاته . فهي لا تتضمن ابداً معنى يكون فيه الولي متقدماً على النبي المرسل . وفي المقابل ، تخلص الإماماعيلية الى نتيجة جذرية . فيما ان الولاية متقدمة على النبوة التي هي معينها ، فان شخص الولي ، اي الامام ، متقدم على شخص النبي ؟ وتكون

الإمامية ، منذ الأبد إلى الأبد ، متقدمة على الرسالة النبوية . وما ينظر التشيع الثاني عشرى فيه على أنه نظرية معاذية ، فإن اسماعيلية الموت تكله « في الحاضر » ، وذلك باستباق لعلم العاد الذي يمثل ثورة الروح على كل عبودية . أما متنصّنات ذلك ونتائجها الفلسفية واللاهوتية والاجتماعية بالنسبة للإسلام عموماً ، فواسعة بحيث لا نستطيع أن نواجهها هنا، إذ أنت لا تبحث إلا الوجه الأساسي بالاستناد إلى النصوص التي نشرت مؤخراً؛ أي انثروبولوجيا ترتبط بها فلسفة القيمة وتعبر عن نفسها بفهم الإمام .

## ٢ - مفهوم الإمام

١- تحدثنا أعلاه (بـ٣-١) عن علم الأدبية الاسماعيلية فوجدنا من جهة، أن آدم الجزئي الذي يبتدىء دورنا نحن ، كان أول نبي في دور الستر هذا . ورأينا من جهة أخرى أن آدم الأول ، الجنة الابداعية ، أو الصورة الأرضية للإنسان الملكوتي ، كان قبل أن يفتح ببداية أول دور « من الكشف » ، أول إمام ، وأنه مؤسس الإمامة كدين باق للإنسانية . وفي هذه الساحة يتأصل الالاحاج الاسماعيلي حول موضوع الإمام كرجل الله ( مرد خدا بالفارسية ) ، او ظل الله او الحائزة على النسوت واللاهوت عند فيلورت ؟ وكوجه الله والانسان الكامل « فمن لم يعرف انسان زمانه الكامل فانه سيفي غريباً . وفي هذا المعنى قيل من رأى في فقد رأى الله . ولقد لاحظنا فيما سبق إذكاراً مماثلاً بإنجيل يوحنا ( ٩ / ١٤ ) تؤكده أمثلة أخرى تندمج كلية ، في ذلك البيان الذي يجعل من علم الإمامة في اللاهوت الشيعي شيئاً مماثلاً لعلم المسيح في اللاهوت المسيحي ؛ وحق لنستشعر مع سر علم الإمامة الاسماعيلي وهذا هو جوهره ، ( واستناداً إلى عدد من السنن التي تعود إلى الأئمة الموصون ) : إرتقاء الإمام ، وهو الإنسان الكامل ، إلى مرتبة عظمى ، ورجحان التأويل

في موازاة ذلك رجحانًا قاطعًا ونهائيًا ، ونعني رجحان الاسلام الباطني على الاسلام الظاهري ورجحان دين القيامة على دين القانون والشريعة .

هذا المفهوم للامام مرتبط بفلسفة الانسان كلها وذلك ان الصورة الانسانية هي مثال عن الصورة الالهية نتيجة للوظيفة الكشفية ، وهـذا فـهي تضطلع بـمهـمة خلاص الكـون ، ذلك ان العـودة الى العـالم الثـانـي ، عـالم المـوضـوعـات الروحـانية إـنـ هي إـلـاـ العـبـور إـلـىـ حـالـةـ منـ الـوـجـودـ ، يـأـخـذـ كـلـ شـيـءـ ، فـيـهـاـ شـكـلـ حـقـيـقـةـ اـنـسـانـيـةـ . ذلك انه لا يـتـلـكـ اللـاسـانـ وـالـكـلـمـةـ إـلـاـ الكـائـنـ اـنـسـانـيـ وـحـدـهـ . اذا فـالـأـشـيـاءـ تـجـدـ سـبـيلـ العـودـةـ إـلـىـ اـصـلـهـ ، وـلـكـنـ هـذـهـ الصـورـةـ اـنـسـانـيـةـ الـكـاملـةـ ، هـذـاـ المـظـهـرـ الـاـلـهـيـ الـذـيـ تـفـتـحـ مـنـذـ ماـ قـبـلـ الـأـزـلـ ، هـوـ : الـإـمامـةـ بـالـذـاتـ : فالـقـولـ بـأـنـ الـإـمامـ هـوـ رـجـلـ اللهـ وـأـنـ الـإـنـسـانـ الـكـاملـ لـيـسـ الـأـقـرـارـأـ بـكـوـنـهـ أـدـأـةـ سـامـيـةـ لـلـبـاطـنـيـةـ وـأـنـ هـذـهـ الـأـخـيـرـةـ مـرـهـوـنـةـ بـتـحـقـيقـ الـمـعـنـىـ الـحـقـيـقـيـ لـكـلـ الـظـواـهـرـ ، الـمـرـهـوـنـ بـدـورـهـ لـلـتـأـوـيـلـ الـذـيـ هـوـ عـمـلـ الـإـمامـ . وـأـنـ مـاـ يـقـصـدـهـ عـلـمـ الـإـمامـ هـنـاـ يـاضـأـ ، لـيـسـ الـوـجـهـ التـجـريـيـ لـهـذـاـ الـإـمامـ اوـ ذـاكـ ، وـأـنـاـ حـقـيـقـةـ الـإـمامـ الـبـاقـيـةـ الـتـيـ تـجـدـ مـثـلـ فـرـديـاـ اـرـضـيـاـ عـلـيـهـاـ ، فـيـ شـخـصـ كـلـ إـمامـ . وـلـاـ تـقـالـ الـعـبـارـةـ الـقـرـآنـيـةـ «ـ مـوـلـانـاـ »ـ الـأـلـاـ هـذـاـ الـإـمامـ الـذـيـ يـقـولـونـ انه قدُّـوـجـ وـهـوـ مـوـجـوـدـ وـسيـوـجـ دـائـمـاـ ، وـتـقـلـيـاتـ ظـهـورـهـ كـلـهاـ مـرـتـبـةـ بـادـرـاـكـ النـاسـ ، وـلـكـنـ هـذـاـ التـبـدـلـ اوـ التـقـيـرـ غـيرـ مـوـجـوـدـ فـيـ عـالـمـ الـابـدـاعـ (ـ عـالـمـ خـداـ )ـ .

٢ - وـالـنـتـيـجـةـ الـأـوـلـىـ لـكـلـ ذـلـكـ : هـيـ اـنـ مـعـرـفـةـ الـإـمامـ اوـ الـإـنسـانـ الـكـاملـ ، هـيـ الـمـعـرـفـةـ الـوـحـيـدـةـ لـلـهـ ، الـمـسـكـنـةـ لـلـإـنـسـانـ باـعـتـبـارـ اـنـ الـإـمامـ هـوـ الـمـظـهـرـ الـاـلـهـيـ الـاـبـتـدـائـيـ وـفـيـ كـلـمـةـ الـحـكـمـةـ الـتـيـ اوـرـدـنـاـهـ اـعـلـاهـ كـمـاـ فـيـ بـقـيـةـ الـكـلـمـاتـ الـأـخـرـىـ الـمـائـةـ تـجـدـ اـنـ الـبـاقـيـ (ـ الـأـزـلـيـ)ـ هـوـ الـذـيـ يـقـولـ : «ـ يـمـرـ الـأـنـيـاءـ وـيـتـغـيـرـونـ وـأـمـاـ نـحـنـ فـيـاـ الـبـاقـونـ »ـ . «ـ لـقـدـ عـرـفـتـ اللهـ مـنـ قـبـلـ اـنـ تـخـلـقـ الـسـمـوـاتـ وـالـأـرـضـ »ـ . «ـ التـورـ الـذـيـ يـشـعـ عـنـ الـمـصـبـاحـ لـيـسـ الـمـصـبـاحـ نـفـسـهـ

ولكن اذا لم نجد النور فكيف نعلم ما هو المصباح او كيف نعرف اذا كان المصباح موجوداً اصلاً وain هو . « اولياء الله ليسوا الله نفسه ولكنهم لا ينفصلون عنه » . فنظرأ لأن الامامة هي المظير الاهي الاصل ووحى الحضرة الاهية والهادى الى هذا الوحي ، فان الامام هو « الحجة » العظمى ، والكفيل الذي ينوب عن الالوهية الالامعلومة . والى هذا تذهب خطبة الامام حسن على ذكره السلام في آب ١١٦٤ م عندما أعلن قيام القيمة في الموت : « مولانا هو قائم القيمة ومولى الكائنات وهو الوجود المطلق المنزه عن كل التعريفات والتحديفات الوجودية كلها ، لأنه يتعال عليها كلها ؛ يفتح باب رحمته ويجعل ، بنور معرفته ، من كل كائن ، ناظراً وسامعاً ومتكلماً الى الابد » . وباعتبار الإمام الباقى مظهراً إلهياً فهو لا يبقى على ممكناً سوى امكانية علم الكائن [الانتولوجيا] ، إذ نظرأ لأنه الموحى فهو عين الوجود . انه الشخص المطلق والوجه الاهي الباقي ، ( شهر يخدا ) بالفارسية ، والصفة الاهية العظمى واسم الله الاعظم . وهو بصورته الارضية مظهر الكلام الاعظم ، ( مظهر كلمة أعلى ) و « بحق وقت » ، وظهور الانسان الباقي الذي يظهر وجه الله .

أما النتيجة الثانية فهي ان معرفة النفس تفترض معرفة الامام وهذا مرتبط بقول الإمام الرابع زين العابدين : « من عرف إمامه فقد عرف ربه » وكثيراً ما يتكرر في نصوص [ هذه المدرسة ] « من مات وهو لا يعرف إمام زمانه ، مات ميتة الجاهلية » . والدليل الثابت لذلك موجود في تلك الحكمة التي يرددتها كل روحانيي الاسلام : « من عرف نفسه فقد عرف مولاه أي إمامه » وهي المعرفة التي وعد بها الإمام الأول : « كن مؤمناً بي أجعلك شيئاً بي مثل سمان » . ويتبع عن هذه النصوص ان معرفة الله ومعرفة الإمام ومعرفة النفس أنها هي وجوه لمعرفة خلقة وحيدة واحدة ، لعرفان واحد .

ولهذا فان النصوص الفارسية من سنة الاموت تلحّ على وسائل اربع مكنته لمعرفة الامام « يمكن لنا معرفة انفسنا من خلال صورتنا الطبيعية (الفيزيقية) وهي معرفة متهيّة حق للحيوانات . ويمكن لنا ان نعرف اسمنا الرسمي ونسبةنا الارضي ، وهي معرفة متهيّة حق لأعدائنا . وقمة المعرفة التي هي الإقرار بالأمامه وهي معرفة يشترك فيها كل أعضاء « الدعوه » ، وأخيراً توجد معرفة الانسان بحقيقة اي الحقيقة الباقيه وصفاتها ، وهي معرفة تعني اتنا بدأنا نسمو ببصيرتنا على كل أنماط المعرفة الاخرى . معرفة تسير القلب ولا تكون الا للحجّة » . وذلك ان للامام في موازاة هذه الدرجات ، ولادة او نسبة رباعية : من حيث المعنوي الروحي [ المعنوي ] ثم من حيث الجسد والمعنى الروحاني معًا ، وأخيراً من حيث الجسد والمعنى الروحاني والحقيقة الباقية لجواهره . فنسب الامام المعنوي الخالص هو الحجّة وهي حالة « نونذجها الاصلی سلطان الفارسي الذي يَمْتَلُّ » بحسب وعد الامام الاول ، في كل مستجيب مؤمن بالدعوه . وهكذا فان الحدود التقليدية تجد نفسها متغيرة تماماً مع الحجّة الموعود بالمرتبة الاولى .

### ٣ - علم الامامة وفلسفة القيامة

١ - نستطيع ان نتكلّم هنا عن مراتب زمنية أساسية؛ وفي كل الاحوال فان في تسلسل الحدود معنى لدرجة قرب هذه الحدود من الامام ، ولكننا سنجد منذ الان، ان اتجاه هذا التسلسل يتوزع نحو الاحتياجات . وتمثل الحدود درجات مطابقة مع الامام باعتبار انها درجات او حدود في تقدم المعرفة الباطنية . فالتأويل يمثل عالم الدين ( او الدعوه الباطنية المتسلسلة ) مع العالم الصغير ، فيحدث نتيجة لذلك تراجع في المرتبة المعطاة للناطق او النبي المبلغ للشريعة وفهم مختلف لدوره النبوة . وهاتان نتيجتان لارتفاع مرتبة الحجّة . ثم تحلّ منزلة الامام وتحلّ موضعه محل منزلة النبي – الامام .

اما في الحكمة الالهية الشيعية الانني عشرية فان رسالة نبی الاسلام مثل ساعة منتصف الظہیرة ( اي انها تقم توازنًا بين الظاهر والباطن ) . الا انه يحدث بعد ذلك ميل نحو المساء ثم دخول في ليل الباطنية ودور الولاية الخالصة . اما في الحكمة الالهية الاسماعيلية فان دخول الحقيقة والدين الروحاني الحالص الى ليل الباطنية لم يبتدىء مع محمد ، خاتم النبین ، وانا ابتدأ قبل ذلك مع اول الانبياء ، مع آدم ، معلم دورنا السترى الحاضر ؟ او بعباره اخرى فقد ابتدأ منذ كانت الانسانية الحالية . وهذه هي المصيبة الأساسية التي يواجهها التشاؤم الاسماعيلي بفلسفته عن القيامة او قل بثورته على الشريعة .

فمن يفهمون حقب النبوة التشريعية الست الكبرى على أنها الأيام الستة التي خلق فيها عالم الدين . فكل يوم « يوازي ألف سنة ». وفي الواقع ، فان الأيام الستة هي ليل الدين الاهلي « تشرب دين » وليل الامام ، ذلك انه خلال هذه الأيام الست تُغشى حقيقة الامام وتشسه نقاب التشريع وقوانين الأنبياء التشريعين الحرفيتين . وكما ينوب القمر عن الشمس فيضيء الليل ، كذلك فإن حجّة الامام ، برهانه وكافله و « سلطانه » ، يحلّ محله . ولا تتجلّى معرفة الامام بمحورها الحقيقي الا في اليوم السابع اي غداة الأيام الستة التي لا تزال مستمرة . ولليوم السابع وحده طبيعة اليوم الحقيقية وفيه تظهر الشمس ( انه يوم القيمة او يوم الخضر ) .

٢ - وتأخر مرتبة النبي المشرع في سياق هذه الرؤيا تلقائياً . فيينا يمثل النبي المشرع المرتبة الاولى لدى الامامية الاثني عشرية ولدى اسماعيلية الفاطمية ، فهو عندهم المثل الارضي للعقل الاول ، لا يحتفل لدى اسماعيلية الموت الا مرتبة ثلاثة . والذي يبدو هو ان اسماعيلية الموت لا تفعل اكثر من إعادة نسق من الصداراة ، كانت قد أقامته اسماعيلية – قبل – الفاطمية ، ويتمثل في تتبع هذه الحروف الرمزية الثلاثة : ( ع ) علي الامام ، ( س ) سليمان ، ( ج ) جبريل ، ( ح ) الحجة ) ، ( م ) محمد النبي . وسيب ذلك هو ان النبي

باعتباره « ناطق » اي مبلغاً لشريعة ، فهو بهذا يشغل مهمة الداعي الذي يدعو الناس نحو الامام الذي يمثل المعنى المستور لهذه الشريعة . ولهذا فان النبي ، علماً بيدأ مهمته كداعي ، قد مضى للاقاء الحجة اي إمام عصره الذي هو بالنسبة اليه كالخضر [ إيليا ] ( النبي الذي علّم موسى ) بالنسبة لموسى . والتلقييل الاسعاعيلي يفسر معطيات تاريخ الانبياء بهذا المعنى . فالجنة بالنسبة لآدم ، والسفينة بالنسبة لنوح ، والشراب الحسار بالنسبة لموسى ، وسلمان بالنسبة لمحمد ؟ كل هذه صور تتمثل اللقاء مع الحجة . ويتبع المستجيب بدوره هو الآخر مثال النبي – الداعي بتقدمه الى نفس اللقاء وهو الاتحاد الروحاني مع الحجة ، فيبات عارفاً بنفس العرفان . وهذا معنى وعد الامام للمستجيب بأن يجعله شبيهاً به مثل سلمان . ونقصان الدرجات في الحدود الالموية ، لا يشابه ذلك الضرب في « إنفاس الفعاليات » اطلاقاً ، وإنما لذلك النوع من التعميق للمفهوم الميتافيزيقي لللامامة ، تماماً مثلاً تكتمل الحكمة الدينية ( الفلسفية النبوية ) في فلسفة القيامة .

وانما علاقة الامام بالحجة ، كمثل علاقة المبدع بالخالق [ الواحد ] أمام العقل الاول . وتلك هي الحالة الفريدة للحجـة ( اي لكل هؤلاء الذين يمثل سلمان الفارسي نموذجهم الأصلي ) ، الذي يقال فيه ان معناه ( جوهره الروحاني ) قد كان من البداية نفس جوهر الامام ومعناه ( ومن هنا مكان النمط الرابع من أنماط المعرفة التي تحدثنا عنها أعلاه ). فمعنى الترقى الى مرتبة الحجة ، هو ان تارس بنفسك في نفسك مثال سلمان الفارسي ، ان تبلغ « سلمان وجودك » ، سلمان « العالم المصفر » كما يقول ذلك المبحث القديم : « أم الكتاب » الذي ذكرناه سابقاً . اما سرّ هذا البلوغ فان هذه السطور القليلة ستطيينا رسالة الفلسفـة الاسعاعـيلـية العـظـمى في ذلك ، « يقول الامام : أنا مع أصفيائي حيثما سأـلـوا عنـي عـلـى الجـبلـ ، فـي السـهـلـ ، وـفـي الصـحـراءـ ، وـمـنـ أـطـلـعـتـهـ عـلـى حـقـيقـيـ ، اي عـلـى مـعـرـفـيـ الصـوـفـيـةـ لـذـاتـيـ ، فـلـيـسـ بـحـاجـةـ لـقـرـبـ طـبـيعـيـ مـنـيـ ، وتـلـكـ هيـ الـقـيـامـةـ الـكـبـرىـ » .

#### ٤ - الاسماعيلية والتصوف

١ - يتضح لنا من هذه النصوص الاسماعيلية الالهوية كيف يتم ر علم الامامة في التجربة الصوفية وكيف انه يفترض مثل هذه التجربة . فالتحاق اسماعيلية الموت بالصوفية مؤخراً يرجع بنا الى مسألة أصول هذه المدرسة ، وهي أصول لا تزال مظلمة . فإذا وافقنا الروحانيين الشيعة ، على ان التصوف السنّي هو شيء اعزّل التشيع في لحظة معينة مضيقاً الى النبي وحده صفات الامام ( جاعلاً من الولاية إماماً بدون إمام ) ، فلا تكون اسماعيلية الموت قد فعلت اكثر ( من إعادة الامور الى نصابها ) . ومن هنا أهميتها بالنسبة لكل التصوف الشيعي منذ هذه الحقبة ، وبالنسبة لجوء اللغة الفارسية المثقافي في مجلتها .

٢ - ولقد رأينا منذ قليل كيف ان حلول مثنوية الامام - الحجة محل مثنوية النبي - الامام ، قد عكس سيرورة التطبيق الصوفية . ففي شرح تركه مؤلف اسماعيلي مجاهد على «كلشن راز» لحمد الشبستري ، نجده يتأمل في وحدة الامام واللحجة الصوفية *Unio mystica* ، في رمز رائع هو شجرة الزيتون النامية في طور سيناء ( سورة التين الآيات ١ و ٢ ) . فشمة جبلان ، جبل العقل وجبل الحب ، وعندما يتأمل الحاج الصوفي في الصورة الانسانية الارضية التي يختبئ فيها حب «الكنز المستور الذي يطمح دائمًا للمعرفة فانه يكتشف بأن شخصيته هو ذاته وشخص موسى ، هو سيناء الذي تتكشف في قمته ( أطواره ) ( او في قلبه ) الصورة المظهرية اي الامام الباقي » . وعلى هذه القمة ( او في هذا المذبح ) تتكشف روح الروح [ او نفس النفس ] للروح ، مثل الزيغونة الصوفية التي تتنصب في الأعلى غير المنظورة لسيناء الحب . فلا بد له والحالة هذه ، من ان يضع سيناء الحب فوق جبل العقل . وإذا كان العقل هو الذي يهدي الى سر التجلي ، فهو ايضاً الهدادي الذي ينمحي أخيراً ( مثل فرجيل أمام بياتريس ) .

وكا رأينا فليس للتلميذ وهو يتم هذا الحجج الداخلي الا ان يعيده المسيرة الابتدائية لكل نبي في طلبه للامام . فبلغ الصوفي الى «طور سنين» روحه ، وهي بالنسبة له ، تحقيق حالة الحجة ، حالة سلمان الطاهر ( سلمان بالـ ) ، وبلغ روح الروح ( جان جان ) . وروح الروح هذه هي الامام ، هي الزيتونة التي تنمو في قمة جبل الحب في سيناء والنفس الصوفية هي هذا الحب ذلك ان سيناء هي سيناء وجوده وهكذا فان ما يكتشفه في قمه ( او في قلب ) وجوده إن هو إلا الامام كحبب ابدي وهكذا تصبح منزلة الامام وحجته حواراً داخلياً بين المحبوب وصفيه وهو لا يخاطب الا روح روحه بقوله انت . انه يخاطب أناه ( أناه الذي بصيغة الشخص الثاني ) . وفي حضور روح الروح ، كما حدث لموسى في سيناء ، فان « موسى وجوده » ، أي أناه بصيغة الشخص الاول ، يتبعـر . وهو عندما يتأمل نفسه في روح الروح تصبح الروح موضوع تأمل روح الروح وتبثـت روح الروح في محلها ومكانها . وهنا تأخذ شطحة الحلاج الشهيرة التي ظل المتصوفون يرددونها من جيل الى جيل ( انا الحق ) ، رنة شيعية خالصة ، غير ان علم الامامة رفع عنها شرك الوحدانية المتعالية التي خلقت من الصعوبات للفكر الاستغرافي الشيء الكثير .

٣- ترجع تجربة الصوفيين في آخرها الى ميتافيزيقاً تضلـل جدلية الفلاسفة المحسنة متـما تضلـل لاهوتـي الكلام ، وما قرأناه منذ قليل يجعلنا نفهم أن ثمة في الاسلام شكلاً آخر من الميتافيزيقاً ، قد لا يمكنـنا ان نفسـر بدونـهـ كـيف ابـتدأـتـ الصـوـفـيـةـ وـكـيفـ تـطـورـتـ . وـهـذـاـ الشـكـلـ الآـخـرـ هوـ فيـ اـسـاسـهـ العـرـفـانـ الشـيـعـيـ الـذـيـ يـرـجـعـ إـلـىـ الـأـنـفـسـهـمـ ،ـ وـلـقـدـ حـاـولـنـاـ انـ نـظـهـرـ هـنـاـ ،ـ وـلـمـرـةـ الـأـوـلـىـ كـاـنـتـقـدـ ،ـ الـأـصـالـةـ الـفـرـيـدـةـ الـتـيـ هـذـاـ عـرـفـانـ باـعـتـبـارـ اـنـهـ قـدـ اـعـطـىـ تـلـكـ «ـ الـحـكـمـةـ الـدـلـيـلـةـ »ـ (ـ الـفـلـسـفـةـ النـبـوـيـةـ)ـ الـتـيـ تـجـبـ عـلـىـ مـتـطلـبـاتـ دـيـنـ نـبـويـ .ـ ذـلـكـ اـنـهـ فـاـنـهـ يـظـلـ مـنـفـتـحـاـ عـلـىـ الـمـسـتـقـلـ ،ـ لـأـنـهـ مـعـادـيـ ؟ـ وـلـأـنـهـ مـعـادـيـ فـاـنـهـ يـظـلـ مـنـفـتـحـاـ عـلـىـ الـمـسـتـقـلـ ،ـ وـلـكـنـاـ تـدـخـلـ مـعـ لـاهـوتـيـ الـكـلـامـ السـيـنـيـ الـجـدـلـيـنـ فـيـ مـنـاخـ آـخـرـ عـامـاـ .ـ

### الفصل الثالث

## علم الكلام السنوي

### ١ — المعترضة

#### أ- المصادر والأصول

١ - يكاد يكون من المستحيل ان نبين التطور الذي مرت به كلمة «الكلام» حتى انتهت الى ما تعنيه الان من علم الاهيات في الاسلام، وكذلك كلمة «المتكلمون» وهي تعني علماء الالاهوت . فعلينا ان نحمل ، في آن واحد ، وبشيء من التوسيع ، تلك المشكلة التي نشأت عن القرآن باعتباره «كلام الله» ، كما سنمح الى ذلك فيما بعد ؛ بالإضافة الى انت علم الكلام ، وهو «اللاهوت المدرسي» *Théologie Scolastique* في الاسلام ، يتبعها به الأمر الى ان يصبح اسماً لمدرسة فلسفية ، تقول ببدأ النزرة ، وتذكرنا بفلسفة ديموقريطس وابيقروس ، في الوقت الذي مختلف ، في بجمل مضمونها ، عن هاتين الفلسفتين .

يتصف علم الكلام ، وهو الفلسفة المدرسية في الاسلام ، بأنه جدل عقلي صرف يتناول المفاهيم اللاهوتية . فهو لا يتطرق الى البحث في «العرفان» ، «الصوفي» ، ولا في «علم القلب» الذي كان الأئمة الشيعة اول من تحدث عنه .

بالاضافة الى ان المتكلمين ، كما اشار بذلك الفلاسفة من الفارابي وابن سينا حتى الملا صدرا الشيرازي ، كانوا يستخدمون جدهم وحججه في الدفاع عن الدين ، ولم يتلقوا بالحقائق الثابتة او التي يمكن اثباتها ، بقدر ما كانوا يدافعون ، بمختلف وسائل جدهم اللاهوتي ، عن المبادئ الاسلامية التي يقوم عليها الدين الحنيف . ولا شك بأن هذا أمر حتمي لقيام كل فرقة دينية . لقد كان للشيعة « علم كلام » ولكن الأئمة كثيراً ما حذروا تلاميذهن من التشبت المتطرف بشكّلات علم الكلام وطريقته . ذلك ان « العرفان » الجدي كما انه يبتعد ما امكنه البعد عن كل نزعة تذهبية (*Théosophie mystique*) (*intellectualisme*) .

ويعتبر المعتزلة اقدم من زاول علم الكلام . ولا شك في انهم يؤلفون مدرسة ذات طابع ديني تأملي بعيدة الآخر وان مساعدتهم ومحاولاتهم تابعة من المعطيات الدينية الاساسية في الاسلام . ولكن ما اوردهناه سابقاً في هذا الكتاب (الفصل الثاني) يغنينا عن الاختذال بالرأي الشائع الذي يرى في موقف المعتزلة هذا امتيازاً وضماناً لمدرستهم ، أو ان فلسفتهم اقتصرت على معالجة احد الامور التي لا تقتضي طبيعتها جدلاً عقلياً بل « فلسفة نبوية » . سوف نذكر هنا بايجاز من هم المعتزلة وما هو مذهبهم ثم ننتقل من ثم الى الكلام على ابي الحسن الاشعري .

٢ - يقصد بالمعتزلة جماعة من المفكرين المسلمين نشأت في البصرة منذ النصف الاول من القرن الثاني للهجرة . وانتشرت حركتهم انتشاراً سريعاً ، حتى ان قسماً كبيراً من نخبة المفكرين المسلمين انضموا تحت لوائهم . وكانت بغداد عاصمة الدولة العباسية مقرأً لمدرستهم ، طيلة عهود عديدة ، كما ان مذهبهم كان في وقت من الاوقات المذهب الرسمي للإسلام السني<sup>(١)</sup> .

(١) بلفت المعتزلة أرجواز هارها في خلافة « المؤمن » واستمر الى عهد « المعتزم » ، كما امتد عزها الى ايام « الواثق » حتى جاء « المتوكل » عام ٨٤٦ م فجعل يحاربها شيئاً بعد شيء ثم اشتد عليها وقرب أهل السنة منه وأقصى رجالات المعتزلة عن مناصبهم .

تعددت التأويلات حول اسم المعتزلة . فالبغدادي يرى ان تسميتهم بهذا الاسم تعود الى انهم انفردوا عن اجماع الامة الاسلامية بآرائهم حول «الكبيرة»، ومرتكب الكبيرة » ، فهم يرون ان الفاسق في منزلة وسط بين الائمان والكفر<sup>(١)</sup> . ويرى الشهرياني رأيا آخر : فقد اختلف واصل بن عطاء مع استاذه الحسن البصري حول قضية مرتكبي الكبائر . ثم ادى برأيه في هذه القضية واعتلز مجلس الحسن وألتف أتباعه حول عمود الجامع حلقة جديدة حيث اخذ واصل بن عطاء يشرح رأيه الجديد فقال الحسن البصري : «اعتلز عنا واصل » فسمي هو واصحابه « معتزلة »<sup>(٢)</sup> . ولكن التوبيخ في كتاب « فرق الشيعة » يتكلم عن وجهة نظر شيعية في هذا الموضوع فيقول : ان عدداً من الصحابة وعلى رأسهم سعد بن ابي وقاص وعبد الله بن عمر ومحمد ابن مسلمة وعثمان بن زيد اعترضوا عن الامام علي ورفضوا محاربته والماربة معاً فسموا بالمعزلة وهم اجداد جميع المعتزلين الآخرين<sup>(٣)</sup> .

(١) يقول البغدادي : « ان المعتزلة افترقت فيما بينها عشرين فرقة .. يجمعها كلها في بدعتها امور ، منها : اتفاقهم على دعوام في الفاسق من امة الاسلام بالمنزلة بين المزتين ، وهي انه فاسق ، لا مؤمن ولا كافر ، ولأنجل هذا اصحاب المسلمين « معتزلة » لاعتراضهم قول الامة بأسرها » .  
 ( الفرق بين الفرق - البغدادي - طبعة مصر . ص ١١٤ )

(٢) يقول الشهرياني : « دخل واحد على الحسن البصري فقال : يا امام الدين ، لقد ظهرت في زماننا جماعة يكفرون اصحاب الكبائر .. وجماعة يرجحون اصحاب الكبائر .. فكيف تحكم لنا في ذلك اعتقاداً ؟ ففكر الحسن في ذلك وقبل ان يجيب قال واصل بن عطاء : انا لا اقول ان صاحب الكبيرة مؤمن مطلقاً ، ولا كافر مطلقاً ، بل هو في منزلة بين المزتين : لا مؤمن ولا كافر . ثم قام واعتلز الى اسطوانات المسجد يقرر ما أجاب به على جماعة من اصحاب الحسن . فقال الحسن : اعتلز عنا واصل . فسمي هو واصحابه معتزلة » .  
 ( الشهرياني ، الملل والنحل ، طبعة ١٩٦١ ، ص ٤٨ )

(٣) يقول « التوبيخ » في معرض كلامه على « الجماعة » وهم الذين يدعونا علينا : « ثم افترقوا بعد ذلك فصاروا ثلاثة فرق : فرقة اقامت على ولادة علي بن ابي طالب عليه السلام ، وفرقه منهم اعترضوا مع سعد بن مالك وهو سعد بن ابي وقاص وعبد الله بن عمر بن الخطاب ومحمد بن مسلمة =

٣ - نخرج من هذه الآراء المختلفة بطابعين اثنين. اولاً: ان خصوم المعتزلة هم الذين اطلقوا عليهم هذا الاسم . إذ ان كلمة « المعتزلة » تحمل بين ثناياها طابع الاستنكار للمعتزل هو الخالق والتفصل . ثانياً : ان السبب الاول في نشوء المعتزلة هو اختيار من نوع سيامي . ولكننا اذا فكرنا ملياً في مذهب الاعتزال وفي هذا الاختيار لرأينا ان السياسة لا تشكل سبباً كافياً لنشوئها .

اما اسم المعتزلة فلا يعقل ان يكون قد أطلق عليهم من خصومهم فقط ، إذ ان المعتزلة انفسهم كانوا يفخرون بهذا الاسم في كل مراحل تاريخهم وليس في ذلك ما يدل على ان هذا الاسم يدينهم بشيء . وبعد ، ألم يكن هذا الاسم يعني بالنسبة لأصحابه انفسهم امراً آخر ؟ ان مذهبهم يدور حول أمرين أساسين : مبدأ التوحيد بالنسبة لله ، ومبدأ حرية الاختيار بالنسبة للانسان وما يتفرع عن ذلك من مسؤولية الانسان المباشرة عن أفعاله . ويعتقد المعتزلة خطأ او صواباً ، انهم وحدهم الذين دافعوا عن هذين المبدئين وعالجوها ( في الواقع ان الشيعة ينتقدون تماماً مع المعتزلة حول مبدأ الحرية الفردية <sup>(١)</sup> ) . وتجدر الاشارة الى ان القرآن الكريم عندما قدم « اهل الكهف السبعة » على

= الانصاري وأسامي بن زيد بن حارثة الكلبي مولى رسول الله صلى الله عليه وآله بفان هؤلاء اعتزلوا عن علي عليه السلام وامتنعوا عن عاربته والماربة معه بعد دخولهم في بيته فسموا المعتزلة وصاروا اسلاف المعتزلة الى آخر الأبد » .

( النويحي ، فرق الشيعة ، استانبول ١٩٣١ ص ٥ )

ولاحظ ان النويحي يذكر اسم « اسامي بن زيد الكلبي » في حين ان الاستاذ « كوربان » يذكر اسم « عثان بن زيد » . ولم نثر على اسم عثان هذا في كتاب « فرق الشيعة » .

(١) الأمثلة على قول الشيعة بحرية الاختيار ونفي القضاء والقدر كثيرة وهي ترجع الى الامام الاول علي بن ابي طالب . فقد جاء في نهج البلاغة ان احمد سأل علياً على اثر اشتداد الامر بيته وبين معاوية : « أكان مسيراً الى الشام بقضاء من الله وقدر ؟ » فأجاب : « لعلك ظنت قضاء لازماً وقدراً حاتماً ، ولو كان كذلك ليطل الشواب والعقاب ، وسقط الوعد والوعيد » .  
( انظر نهج البلاغة شرح الشيخ عبد الله ، الجزء الثاني من ١٥٨ - ١٥٩ )

انهم رمز المدى والامان وصف وضعهم ذلك بكلمة « اعتزال »<sup>(١)</sup> نفسها ، ذلك انهم بتبعدهم لله الواحد اعتزلوا عن مجموع الامة التي فقدت الامان . ان كلمة « العزلة » كما يفهمها اصحاب هذا المذهب انفسهم لا تعود عليهم باللوم ولا بالذم ، فهم اذا كانوا قد اعتزلوا فاما فعلوا ذلك لكي يحافظوا على نقاء التوحيد وصفاته ويدافعوا عن الحرية الانسانية والعدل .

ومن جهة اخرى فان الاحداث السياسية التي تعرضت لها الامة الاسلامية ، منها عظم شأنها ، لا يمكن لها ان تشكل سبباً كافياً لظهور العزلة . صحيح ان تقليد منصب الخلافة لأبي بكر عوضاً عن علي بن ابي طالب ، واغتيال عثمان بن عفان ، ثالث الخلفاء الراشدين ، وانقسام الامة الاسلامية الى فرق عددة بعد المعركة الدامية بين علي ومعاوية ، كل هذه الحوادث كانت تحت المسلمين ، بين فيهم المفكرين منهم ، على اتخاذ موقف معين من الاحداث والمشاكل المطروحة .

ولكن موضوع هذا الصراع ، هنا ايضاً ، يتجاوز بكثير ما نسميه عادة بالسياسة . هل حق الامام الشرعي في الامة الاسلامية هو موضوع اجتماعي صرف ، فيخضع الامام بذلك لرأي الامة ويكون مسؤولاً أمامها ؟ أم ان منصب الامام له معنى ماورائي ، يرتبط ارتباطاً حسماً بصير الامة في الآخرة ، وليس للامام والحالة هذه ان يتقييد برأي الأكثريّة منها كان نوعها ؟ إنها لأسئلة تبحث في جوهر الاسلام الشيعي . اما أولئك الذين خرجوا على الامام عندما نصب خليفة فما هو حكمهم اللاهوتي والشرعي ، بصرف النظر عن محاولاتهم

(١) جاء في القرآن الكريم :

« هولاء قومنا اخذنوا من دونه آلة لولا يأتون عليهم بسلطان بين ، فمن أظلم من افترى على الله كذباً . وإذا اعتزلتمون وما يبعدون الا الله فأروا الى الكهف ينشر لكم ربكم من رحمه ويهديكم من أمركم مرفقاً ». ( سورة الكهف الآيات ١٥ و ١٦ ، وانظر شرح ذلك عند « الطبرسي » )

في سبيل إقامة العدل ؟ فالقضية كما نرى لا تتعلق بأمور نظرية ولكنها تبحث في حقيقة واقعية ملموسة . وكان على المعتزلة أن يقدموا لهذه المشاكل حلًا يتفق وبنات أفكارهم .

٤ - وثمة عوامل أخرى ساهمت في تبلور الفكر المعتزلي . فهناك تفاعلاً بين عوامل العام من الجماعات غير المسلمة التي تكونت داخل المجتمع الإسلامي تعني بهم المزدكين في العراق والنصارى واليهود في سوريا . ويرى « هـ سـ . نـ يـرـغـ » بحق أن من العوامل التي ساعدت على تحديد الفكر المعتزلي صراعهم ضد الإثنانية في بعض الفرق الإيرانية التي كانت منتشرة في زمانهم في الكوفة والبصرة . وثمة استشهادات أخرى تؤيد هذا القول لا سيما ما ذكره صاحب الأغاني من أن واصلاً بن عطاء وعامراً بن عباد ، وهما من أعلام مذهب الاعتزال ، كانوا يحضران في بيت أحد الأزديين مجالس يدافعون فيها الحاضرون عن العقيدة الشتوية المنتشرة في بلاد فارس القديمة .

كما كان المعتزلة متبعين لبعض الأفكار اليهودية والمسيحية ؛ والالتقاء حول هذه الأمور يمكنه أن يتطرق باللاهوت الديني والأخلاقي كا يتطرق مفهوم الإسلام نفسه بشخص مؤسسه . ويمكننا ان نعتبر بحق ان نظرة المعتزلة للتوحيد تُعملّ جزئياً بأنها ردة فعل في وجه بعض مظاهر « التثليث » في العقيدة المسيحية . فالمعتزلة ينفون عن الجوهر الالهي كل صفة ، وهم ينفون عن الصفات كل حقيقة إيجابية متميزة عن الجوهر الواحد ، ذلك انهم اذا أثبتوا عكس ذلك وجدوا انفسهم ، على حد قولهم ، أمام ألوهية ، ليس فقط مثلثة ، ولكن متعددة إذ لا حدود لعدد الصفات الالهية .

كما يمكن ان يعتبر تأكيدهم على خلق القرآن كممارسة لسر التجسد في العقيدة المسيحية . فالقول بأن القرآن هو كلام الله القديم الذي ظهر في الزمان على شكل حديث باللغة العربية لما يتفق مع زعم النصارى بسر التجسد القائل بأن المسيح هو كلمة الله القديمة التي ظهرت في الزمان بشكل انسان بشري .

وذلك لأن الاختلاف بين مبدأ قدم القرآن ومبادئ سر التجسد لا يقوم على طبيعة الكلام الاهي نفسه بقدر ما يقوم على كيفية تمجد هذا الكلام او ظهوره . وفيما تقول المسيحية ان « الكلام » تحول الى جسد في شخص المسيح ، كذلك فان هذا الكلام نفسه تحول الى عبارات وآيات في القرآن . ( لقد رأينا أعلاه ( الفصل الاول ، ١ ) ماذا يعني هذا التضارب في رأي الفيلسوف العرفاني . فعلم الامامة الشيعي لا يفصل بين مشكلة الوحي القرآني وبين تأويله الروحي . من هنا ان التقاء علم الامامة مع مشاكل المسيحية يتعدد تفسيرآً أدق من العلاقة التي أشرنا اليها هنا ، ذلك ان الامامية كانت تعزم على الأخذ بأنواع من الحلول ( Solutions ) التي كانت ترفضها العقيدة المسيحية الرسمية ) .

### ب - مذهب الاعتزال

يصعب الكلام دفعة واحدة عن مذهب اعتزالي واحد ، اذا أردنا ان نأخذ بعين الاعتبار غنى هذا المذهب وتعدد أشكاله المختلفة ، وان نحفظ لكل من شيوخ المعتزلة ما يعود له . ومع ذلك فهناك مبادئ خمسة يقول بها كل معتزلي ولا يكون عضواً في مدرسة الاعتزال ما لم يسلّم بها . اثنان من هذه المبادئ يتعلّقان بالله ، والثالث يبحث في مصير الانسان ، اما الرابع والخامس فيبحثان في الامهيات الاخلاقية . سوف تتحدث بلحة اجمالية عن هذه المبادئ .

١ - التوحيد : وهو المبدأ الأساسي في الاسلام ، فهو ليس من عنديات المعتزلة اذن ولا من استنباطهم ولكنهم يميزوا به دون غيرهم بالتفسيرات التي أعطوها بشأنه وبما طبقوه من هذه التفسيرات على ميادين اخرى من ميادين الامهيات . ويحب المعتزلة ان يسموا انفسهم بأهل التوحيد . وقد عرض الأشعري في كتابه « مقالات المسلمين » لمبدأ التوحيد عند المعتزلة بقوله :

هـ ان الله واحد ليس كمثله شيء وليس بجسم .. ولا شخص ولا جوهر ولا عرض .. ولا يحيي عليه زمان .. ولا يجوز عليه المحلول في الأماكن ولا يوصف شيء من صفات الخلق الدالة على حدوثهم .. وليس بمحدود ولا والد ولا مولود .. ولا تدركه الحواس.. ولا يشبه الخلق بوجه من الوجوه .. ولا تراه العيون .. ولا تدركه الأ بصار ولا تحيط به الأوهام . شيء لا كالأشياء . عالم قادر حي لا كالعلماء القادرين الأحياء . وانه القديم وحده لا قديم غيره ولا إله سواه .. ولا معين على إنشاء ما أنشأ ولم يخلق الخلق على مثال سبق ،<sup>١١</sup> .

هذه النظرة للكائن الإلهي ووحدانيته هي نظرة سكونية *Statique* لا دينامية *Dynamique* ؟ وهي تقتصر كينونياً *Ontologiquement* على نطاق الكائن المطلق ولا تمتد إلى نطاق الكائن غير المطلق . وتؤدي في النهاية إلى نفي الصفات الإلهية وإثبات خلق القرآن ونفي كل امكانية لرؤيه الله في الآخرة . وقد لعبت هذه النتائج الخطيرة دوراً مهماً في الفكر الإسلامي وأهابت بالأمة الإسلامية لأن تعني من جديد القيم الدينية الأساسية .

٢ - العدل : في معرض كلامهم عن العدل الإلهي يتعرض المعتزلة للمسؤولية وحرية الاختيار عند الانسان ( وقد أشرنا الى اتفاقهم مع الشيعة حول هذه القضية )<sup>١٢</sup> . وهم يعنون بذلك ان مبدأ العدل الإلهي يوجب القول بمحرّبة

(١) الأشعري – مقالات المسلمين . فصل في « شرح قول المعتزلة في التوحيد وغيره » . من ٢١٦ وما يليها ، طبعة مصر ١٩٥٠ .

(٢) انظر ملاحظتنا السابقة بهذا المخصوص من ١٧٢ رقم ١ . يقول علي بن أبي طالب : « ان الله سبحانه أمر عباده تخيراً ونهام تحذيراً وكلف يسيراً ولم يكلف عسراً .. ولم يطع مكرهاً ، ولم يرسل الأنبياء لعباً ، ولم ينزل الكتاب للعباد عثباً ، ولا خلق السيارات والأرض وما بينها باطلأ » . وهذه الحجج هي عينها التي اخذتها القدرية والمعتزلة فيما بعد ليتعجبوا لمبدأ التخيير والحرية .

الانسان ومسؤوليته عن أفعاله ، وبتعبير آخر ، ان حرية الانسان ومقدار نيته تتجهان عن مبدأ العدل الاهي نفسه . والا فان فكرة العقاب والثواب في الآخرة تصبح مجردة من كل معنى ، هذا الى جانب انعدام الثقة بالعدل الاهي . ولكن كيف السبيل الى التوفيق بين الحرية الانسانية التي يصبح الانسان بمحاجتها سيداً لمصيره وبين بعض الآيات الواردة في القرآن والتي تتصل على ان كل ما يحصل لنا هو من عند الله ومن مشيئته وان كل ما نأتيه من أعمال مسجل في لوح محفوظ <sup>(١)</sup> ؟ يجيب المعتزلة على ذلك بأن المشيئة الاهية ، التي تشمل كل شيء ، ليست الأفعال الإرادية ولا الأفعال الأمرية ولكنها السريرة الاهية الأزلية والبراءة الاهية الخلقة اللتان هما مظاهر علمه الواسع . كما ان الآية الاهية التي تثبت أن كل شيء مسجل في لوح محفوظ تبيّن لنا بشكل ميتافيزيقي العلم الاهي نفسه وهذا العلم لا يتنافى والحرية الانسانية ؛ ان موضوعه هو الكائن وليس الفعل ، كما هي الحال في الإرادة والأمر <sup>(٢)</sup> .

(١) الآيات التي تدل على «الجبر» كثيرة . نذكر منها :

- «قل لن يصيّبنا الا ما كتب الله لنا» (التوبه - ٥١) .
  - «من يهدى الله فهو المهتدي ومن يضل فالله هم الخاسرون» (الأعراف - ١٧٧) .
  - «لو شاء ربك ما قطعوه ، فذرهم وما يفترون» (الأنعام - ١١٢) .
  - «ختم الله على قلوبهم وعلى سمعهم وعلى أبصارهم غشاوة ولم عذاب عظيم» (البقرة - ٧) .
- هذا الى جانب آيات كثيرة تدل على حرية الاختيار .

(٢) الكلام على إرادة الله وعلاقتها بعمله ، عند المعتزلة ، امر معقد ، اختلف شيوخهم حوله . يذكر البغدادي ، صاحب الفرق بين الفرق ، ان الكعبي قال ان البصريين والبغداديين من المعتزلة زعموا ان الله مرید على الحقيقة ؛ غير ان البغداديين قالوا انه لم ينزل مریداً بإرادة ازلية ، وزعم البصريون انه مرید بإرادة حادثة في لا عمل . وخرج الكعبي والنظام وأتباعهما عن هذين القولين وزعموا انه ليس شرارة على الحقيقة وواعوا انه اذا قيل ان الله أراد شيئاً من فعله فمعنى انه فعله ، فإذا قيل انه أراد من عنده فعلاً فمعنى انه أمر به .

(البغدادي ، الفرق بين الفرق ص ١٦٦ ) ، وانظر ايضاً كتاب الدكتور أليير نادر : المعتزلة .

رونة أمر آخر ، فبتـأكيدم على حرية الإنسان ينادي المعتلة بأن هذا المبدأ لا ينجم عما لدينا من فكرة عن العدل الالهي فحسب ، بل هو ، وعلى الأخص ، يتفق تمام الاتفاق مع ما جاء في القرآن نفسه حيث يؤكـد الكتاب الكريم حرفياً بأن كل نفس مسؤولة عما تأثـرـه من أفعال : « وَمَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلَنْفـسـهـ وـمـنـ أـسـاءـ فـعـلـيـهاـ » . هذه الآية وكثير غيرها تؤكـد حرية الاختيار عند الإنسان . وأخيراً فإن المسلمين أجمعـونـ بـأنـ اللهـ كـلـهـمـ الـقيـامـ بـوـاجـبـاتـ منهاـ ماـ يـتـعلـقـ بالـشعـائـرـ الـديـنيـةـ ومنـهاـ ماـ يـتـعلـقـ بـالـوـاجـبـاتـ الـاخـلاـقـيـةـ اوـ الـاجـتـاعـيـةـ الخ .. فـكـيفـ تـفـهـمـ اذـنـ فـكـرةـ التـكـلـيفـ دونـ التـسـلـيمـ بـأنـ الـإـنـسـانـ حرـ وـسـيـدـ لـأـفـعـالـهـ ؟

٣ - الـوـعـدـ وـالـوعـيدـ : انـ يـكـونـ اللهـ قـدـ وـعـدـ الـمـؤـمـنـينـ منـ خـلـقـهـ بـالـثـوابـ وـتـوـعـدـ الـكـافـرـينـ مـنـهـمـ بـالـعـقـابـ فـهـذاـ أـمـرـ تـقـرـرـ بـهـ الفـرقـ وـالـمـذاـهـبـ الـاسـلامـيـةـ عـلـىـ اـخـلـافـهـ . ولـكـنـ المـعـتـلـةـ يـرـبـطـونـ بـيـنـ هـذـهـ الـعـقـيـدـةـ وـبـيـنـ مـفـهـومـهـ لـالـعـدـلـ الـالـهـيـ . فالـعـدـلـ الـالـهـيـ يـفـتـرـضـ اـنـ لـاـ يـعـاـمـلـ الـمـؤـمـنـ وـالـكـافـرـ عـلـىـ حدـ سـوـاءـ ، كـاـنـ الـحـرـيـةـ الـإـنـسـانـيـةـ تـضـمـنـ اـنـ يـكـونـ الـإـنـسـانـ مـسـؤـلـاـ عـنـ اـفـعـالـهـ سـوـاءـ فـيـ الـخـيـرـ أـمـ فـيـ الشـرـ . وهـكـذاـ فـانـ فـكـرةـ الـلـطـفـ الـالـهـيـ لـيـسـ هـاـ الاـ مـكـانـ ثـانـيـ فـيـ التـعـلـيمـ الـمـعـتـلـيـ . اـمـاـ الـعـدـلـ فـهـوـ الـذـيـ يـحـتـلـ الـمـكـانـ الـعـلـيـاـ .

٤ - المـزـلـةـ بـيـنـ المـزـلـتـيـنـ : هـذـاـ المـبـدـأـ هـوـ الـذـيـ سـبـبـ الشـقـاقـ ، كـاـ رـأـيـناـ ، بـيـنـ وـاـصـلـ بـنـ عـطـاءـ مـؤـسـسـ مـدـرـسـةـ الـاعـتـالـاـ وـبـيـنـ أـسـتـاذـهـ حـسـنـ الـبـصـريـ . وـقـدـ حـصـلـ الـخـلـافـ حـولـ مـفـهـومـ « مـرـتكـبـ الـكـبـيرـةـ » ، فـالـمـعـتـلـةـ تـقـولـ اـنـ فـيـ مـزـلـةـ مـاـ بـيـنـ الـكـفـرـ وـالـإـيمـانـ . وـهـمـ يـعـيـتـونـ مـزـلـتـهـ لـاهـوتـيـاـ وـشـرـعـيـاـ بـصـفـتهاـ مـتـمـيـزةـ فـيـ آـنـ وـاحـدـ عـنـ مـزـلـةـ الـمـسـلـمـ وـمـزـلـةـ غـيرـ الـمـسـلـمـ . وـيـمـيزـ الـمـعـتـلـةـ ، وـمـعـهمـ سـائـرـ الـفـقـهـاءـ وـرـجـالـ الـدـينـ فـيـ الـاسـلـامـ ، بـيـنـ فـوـعـيـنـ مـنـ الـمـعـاصـيـ : الصـغـائـرـ وـالـكـبـائـرـ<sup>(١)</sup> . فالـصـغـائـرـ لـاـ تـسـتـوـجـبـ إـقـصـاءـ صـاحـبـهاـ عـنـ حـلـقـةـ الـمـؤـمـنـينـ عـلـىـ

(١) الكـبـائـرـ نوعـانـ: كـبـيرـةـ الشـرـ كـوـرـصـاحـبـهاـ كـافـرـ غـلـدـ فـيـ النـارـ، وـكـبـيرـةـ دـوـنـ الشـرـ كـوـهـيـ تـسـعـةـ =

ان لا يعود العاصي الى معاودة ارتكابها<sup>(١)</sup> . اما الكبائر فهي ايضاً على نوعين : كبيرة الشرك والكبائر الاخرى ، وهذه الكبائر الاخرى ، برأي المعتزلة ، توجب إقصاء مرتكبها عن الجماعة دون ان يعتبر مع ذلك كافراً بالمعنى المطلق للكفر . فمرتكب الكبائر هو اذن في منزلة وسط لا هي منزلة المؤمن ولا منزلة غير المؤمن . وهذا المبدأ القائل بمنزلة بين المترسلتين اقضى هو الآخر بعض الصعوبات .

هـ - الأمر بالمعروف : المبدأ الأخير من مبادئ المعتزلة الرئيسية يتعلق بحياة الجماعة . انه يهدف الى التطبيق العملي لمبادئ العدالة والحرمة في السلوك الاجتماعي . فالعدالة ، عند المعتزلة ، لا تتحصر في تحنيب الأذى والظلم الذين يصيّبان الفرد ، بل هي ايضاً عمل الجماعة كلها في سبيل خلق جوًّا من المساواة والانسجام الاجتماعي . إذ بفضل ذلك يتمنى لكل فرد ان يحقق كل مواهبه . وكذلك فان حرية الانسان ومسؤوليته لا تقتصر فقط على استعمال مختلف الملكات عند الفرد ، بل هي تتناول ، ويجب ان تتناول ، الجماعة بكاملها ؛ وعلاوة على ذلك فهذا مبدأ قد ورد بكثرة في كتاب المسلمين المقدس . الا ان حذافة المعتزلة تعود الى انها بنت مبدأ العمل الأخلاقي والاجتماعي على المبدأ الاهوبي للعدالة وحرية الانسان<sup>(٢)</sup> .

= قتل النفس التي حرم الله قتلها الا بالحق ، والزنى ، وعقوق الوالدين ، وشهادة الزور ، والسرقة ، وأكل مال اليتامي ، وأكل الربا ، والتولي عن الرزق ، وقتل الحصنات . وعندهما يتكلّم المعتزلة عن الكبيرة فانهم يعنون هذه الكبائر التسعة .

(١) ولكن الانسان اذا ثاب بعد ان يكون قد فقد العضو الذي يرتكب الكبيرة فان التوبة ، في هذه الحالة ، لا تصح ، بعد العجز عن الاتيان بالعمل . يقول ابو هاشم ( وهو من شيخ المعتزلة ) : « فلا تصح توبتا من خرس لسانه عن الكذب ولا توبة من جبّ ذكره عن الزنى . اذ ما الذي يضمن لنا عدم مراجعته هذا الذنب في حال استعادة العضو الذي به يرتكب الذنب ؟ » .

(٢) والفلاسفة الذين بنوا الاهليات على الاخلاقيات كثيرون ذكر منهم « كانت » الذي قال بقصور العقل النظري ، ب مجرد ، عن ادراك الله ، او اثبات وجوده ، وانه لا يمكن الا ان « نفترض » وجوده بناء على معطيات العقل العملي .

## ٢ - أبو الحسن الأشعري

### أ - حياته ومؤلفاته

١ - ولد أبو الحسن علي بن اسماعيل الأشعري بالبصرة عام ٤٦٠ هـ / ٨٧٣ م والتحق منذ صباه بالمعزلة فدرس أصولهم على أشهر أئمتهم في ذلك العصر وهو الجبائي ( المتوفي عام ٣٠٣ هـ / ٩١٧ م ) . ولزم الأشعري مذهب المعزلة حتى سن الأربعين ودافع عن الاعتزال وألف في هذه الفترة من حياته كتاباً عديدة في نصرة هذا المذهب . وفي سن الأربعين احتبس في داره ما لا يقل عن خمسة عشر يوماً خرج بعدها الى مسجد البصرة وارتقى كرسيأً ونادى في الناس بأعلى صوته : « من عرفني فقد عرفني ، ومن لم يعرفي فأنا أعرفه بنفسي . أنا فلان بن فلان . كنت أؤمن بذهب الاعتزال ، وكانت أقوال بخلق القرآن وان الله لا تراه الأ بصار منكراً ان تكون لله صفات إيجابية .. وأنا ثائب مقلع معتقد الرد على المعزلة خرج لفضائحهم ومعاييهم » .

تضاريب الآراء حول الاسباب التي حدت بالاشعري الى هذا التحول الملحوظ<sup>(١)</sup> . ولعل السبب الرئيسي في ذلك يعود في آن واحد الى الاشعري

(١) استخلفت الآراء في تعليل هذا التحول، فقد قيل ان الاشعري رأى النبي ثلاث مرات في نومه ، وسمع في نفسه هاتقاً داخلياً يدعوه الى المدحية النبوية . وقيل: بل تحول عن المعزلة على =

نفسه والى الوضع الخارجي ، نعني بذلك انشقاق المسلمين في ذلك الوقت وانقسامهم بين موقفين متطرفين؛ الى الاشعري نفسه اولاً: إذ لشدّ ما اصطدم ابو الحسن بالنزعة العقلية المفرطة عند شيوخ المعتزلة من حيث نظرتهم الى الله ونجاة الانسان . ألم يصلوا الى حدّ التعطيل فأصبحت بذلك الألوهية موضوع أبحاثهم مجرد فكرة تجريدية بحثة لا رابط لها بالعالم ولا بالانسان ؟ وأي معنى بل وأي مدى ما ورأي يصبح للحقيقة والتعميد عند الانسان ما دام كل شيء قد تحدد عند الخلق حسب مبدأ السببية ؟ لقد أشفق ابو الحسن على دين الله وسنة الرسول من ان يذهبها ضحية الآراء المطرفة ؛ نعني بذلك المعتزلة ، من جهة ، ونظرتهم التجريدية الى صفات الله ، وأهل النص ، من جهة اخرى ، وهم الذين قاوموا النزعة العقلية المعتزلية فأفضى بهم موقفهم هذا الى حالة تحجر وجود . لقد كان ارتداد الاشعري على المعتزلة اذن بدافع شخصي ليقضي على مشكلة طالما كانت تدور في خلده ، كما انه كان ليس بسهل للأمة الإسلامية

= اثر الماظرة الكلامية التي جرت بينه وبين أستاذة «ابي علي الجبائي» وأئمّة المعتزلة البصرة في مسألة الصلاح والأصلح .

قال الاشعري : « ثلاثة اخوة كان احمد برأسينا ، والثاني كان كافراً فاسداً شقياً ، والثالث كان صغيراً ، فباقاوا . فكيف حالم ؟

الجبائي : اما الزاهد ففي الدرجات ، واما الكافر ففي الدرجات ، واما الصغير فمن اهل السلامه .

الاشعري : إن أراد الصغير ان يذهب الى درجات الزاهد ، هل يؤذن له ؟

الجبائي : لا ، لأنّه يقال له : ان أخاك اغا وصل الى هذه الدرجات بسبب طاعاته الكثيرة ، وليس لك تلك الطاعات .

الاشعري : فان قال ذلك الصغير : التقصير ليس مني ، فانك ما أبقيتني ولا أقدرني على الطاعة ؟

الجبائي : يقول الباري سجل وعلا : كنت أعلم انك ، لو بقيت ، لمصبت ، وصرت مستحلاً العذاب الأليم ، فراعيت مصلحتك .

الاشعري : فلو قال الأخ الكافر : كما علمت حاله فقد علمت حالـي فلم راعت مصلحته دوني ؟  
الجبائي : انك مجنون » .

مخرجًا من الطريق المسدود الذي زجتها به الفلاة من أصحاب العقل وأصحاب النص .

٢ - كتب الاشعري مؤلفات عدّة اثناء فترة اتباعه لمذهب الاعتزال ، كما انه كتب بعد ارتداده على هذا المذهب . وقد بلغ عدد كتبه قرابة التسعين تناول فيها شئ الم الموضوعات اللامهوية في عصره . له تفسير القرآن . وكتاب يبحث في الشريعة ، وآخر في الحديث والرواية ، وله مؤلفات يدحض فيها اقوال الماديين والخوارج ، كما انه ألّف بعد ارتداده على المعتزلة كتاباً يدحض فيها مذهبهم . أما من كتبه التي وصلت اليها فهناك كتابان لها اهمية خاصة .

في الكتاب الاول « مقالات الاسلاميين » يعرض الاشعري بدقة وامانة مختلف المذاهب المعروفة في عصره . يعتبر هذا الكتاب من أهم المراجع في تاريخ المذاهب ، كما انه الكتاب الاول من نوعه في تاريخ المذاهب والملل في الاسلام . يقسم الكتاب الى ثلاثة اقسام : يحتوي الاول عرضاً مفصلاً لمذاهب الفرق الاسلامية المختلفة . ويعرض القسم الثاني معتقد أهل الحديث والسنّة . ثم يعرض القسم الاخير للمذاهب الكلامية المختلفة .

اما الكتاب الثاني « الإبانة عن اصول الديانة » ، فان فيه عرضاً لمعتقد اهل السنّة . يفتحه صاحبه بالاشادة بابن حنبل (مؤسس المذهب الحنبلي توفي عام ٢٤١ هـ ٨٥٥ م ) ثم تتعاقب المقالات دون ترتيب منطقي ، وقد بحثت كلها على ضوء الاتجاه الجديد الذي سار فيه الاشعري . فاذا استطعنا ان نجزم بأنه كتب هذا الكتاب في الفترة الثانية من حياته فاننا نؤكد الأمر نفسه بالنسبة لكتابه الأول .

وبعد حياة حافلة توفي الاشعري في بغداد سنة ٣٢٤ هـ ٩٣٥ م .

### ب - مذهب الاشعري

١- النزعات المختلفة في بنائه الفلسفـي: عند الاشعري نزعنـان متناقضـتان

في الظاهر متكاملتان في الحقيقة . احدهما تقريره من اصحاب المذاهب السنّية حق ان بعضهم ظنه شافعياً وظن غيرهم انه كان مالكياً وأكذ اكثراً بل هو حنبلي . والثانية تدفعه الى البقاء مستقلاً عن مختلف المذاهب الفقهية وذلك نتيجة لحرصه على التوفيق بين جميع المذاهب السنّية ولاعتقاده بأنها جمِعاً تتفق حول الاصول وانما اختلافها في الفروع، واليه يعزى هذا القول الذي رواه عنه ابن عساكر : « كل مجتهد مصيب وكلهم على الحق وانهم لا يختلفون في الاصول وانما اختلافهم في الفروع » وفيما يتعلق بالعقيدة ، وعلى الاصح ، في معرض اقامة الأدلة العقلية لدعم العقيدة ، لم يعرض الاشعري عن العقل والحجج العقلية كما فعل المتمسكون بحرفية النص . ولكن ، وان انكر ان يكون استخدام الأدلة العقلية في الدين بدعة ، بمحاجة ان النبي والصحابة ما استعملوا مثل هذه الأدلة ، الا انه لم ينظر الى العقل كقياس مطلق امام الایمان والمعطيات الدينية الاساسية ..

لقد اخذ الاشعري من المعتزلة موقفاً معارضاً بذلك لأمرتين اساسيتين :

١) – ان اعطاء الاهمية المطلقة للعقل لا يفضي الى دعم الدين ، كما زعم المعتزلة ، بل ان ذلك على العكس يفضي الى نفي الدين والى استبدال الایمان بالعقل . اذ ما هي قيمة الایمان بالله اذن وبالكتاب المنزّل ما دام العقل بحد ذاته اسمى وارفع من المعطيات الدينية . ٢) – ينص القرآن غالباً على ان الایمان بالغيب مبدأ اساسي في الحياة الدينية اذا انهارت معه اركان الدين . ولكن « الغيب » أمر يتتجاوز حدود البراهين العقلية ، فاتخاذ العقل اذن كقياس مطلق في امور العقيدة يتنافي والحالة هذه مع مبدأ الایمان بالغيب .

وهكذا يظهر لنا ان الاشعري يحاول من خلال مذهبـه ان يوفق بين طرفين . وتظهر نزاعته هذه في مختلف الحلول التي يقدمها . من هنا الرواج الذي لاقته افكار الاشعري ومذهبـه بين السنّة في الاسلام خلال عدة قرون .

وسوف نعرض كمثل على نزعته التوفيقية هذه موقفه من قضايا ثلاثة : مشكلة الصفات الإلهية ، ومشكلة خلق القرآن ، ومشكلة الحرية الإنسانية .

٢ - صفات الله : رأينا كيف قال المعتزلة بأن الله مجرد من كل صفة إيجابية ، بمعنى أن كل صفة من الصفات هي نفسها عين الذات . ومن جهة أخرى كيف انتهى أهل النص ، بنظرتهم الساذجة للصفات الإلهية إلى جعل الألوهية مجموعة معقدة من الأسماء والصفات تضاف على الجوهر الإلهي نفسه . وقد عُرف موقف المعتزلة في الإسلام بالتعطيل أي انهم انتهوا إلى تجريد الله من كل فعل عملي وخلصوا بذلك إلى اللاأدبية . ( وتجدر الاشارة إلى ان « عطل » تعطيلًا استعملت في العربية القديمة للدلالة على البشر الجافة الناضبة والمرأة المجردة من حليها ) . كما عُرف المتمسكون بحرفية النص باسم « المشبّهة » . وقد مر معنا هذان اللفظان ( التعطيل والتشبّه ) في موضع آخر من هذا الكتاب ( الفصل الثاني ) .

اما الحل الذي تقدم به الأشعري فهو يقضي بأن الله يتصرف حقيقة بالصفات والأسماء التي أشار إليها القرآن . وهذه الأسماء يمكن اعتبارها مفاسيرًا للذات الإلهية من حيث حقيقتها الإيجابية ، في حين لا وجود لها ولا حقيقة خارج الذات ومستقلة عنها . ان أهمية الحل الذي تقدم به الأشعري تكمن من جهة في تمييزه بين الصفة والمفهوم الذهني ، وفي اعتباره ، من جهة أخرى ، ان الازدواجية بين الجوهر والصفة يحيب ان تقاس على صعيد الكيف لا على صعيد الكل ؛ وهذا ما غرب عن بال المعتزلة .

أما ما جاء في القرآن وفي بعض الأحاديث من أقوال ثبتت الله صفات بشرية كاليد والوجه ، وكالجلوس على العرش ، فقد اعتبرت المعتزلة كل ذلك من باب المجاز والاستعارة : فاليد تمثل القوة ، والوجه للدلالة على الذات ، وجلوس الله على العرش ما هي الا صورة مجازية للدلالة على السلطان الإلهي الخ ...

في حين ان اهل النص اعتبروا تلك الآيات والأحاديث حقيقة صادقة ويجب ان تفهم وتفسر على نحو ما يدل عليه ظاهرها . اما الاشعري فهو على اتفاق مع اهل النص من حيث صدق هذه الظواهر وحقيقة نسبتها الله ولكنه يعارض نسبتها اليه تعالى على نحو مادي طبيعي . فعلى المسلم ، كما يقول الاشعري ، ان يؤمن بأن الله يداً ووجهاً ولكن دون ان يسأل عن كيفية ذلك . وهذا ما يفسر لنا جملته المشهورة « بلا كيف » حيث يؤكد الایمان تخلية عن العقل . فاذا كان المعتزلة قد تحولوا الى الكلام عن التأويل والمعنى المجازية ، فان فضل الاشعري كان في وضعه العقل والایمان وجهاً لوجه ، بلا توسيط .

٣ - القرآن غير مخلوق : قالت المعتزلة ان القرآن هو كلام الله المحدث دون ان تفرق بين الكلام كصفة إلهية أزلية والكلام الحرفي الذي يمثل تلك الصفة في القرآن . ورفض اهل النص رفضاً باتاً كل تفسير من هذا النوع ولكنهم خلطوا بدورهم بين الكلام الاهي الأزلي والنص البشري المتبعلي في الزمان . وقد ذهبت طائفة منهم الى أبعد من ذلك فزعمت ان القرآن قديم ، لا فقط بمحتواه وبالكلمات التي يتالف منها ، بل هو قديم ايضاً بكل ما يكوّنه مادياً من ورق وجبر وغلاف الخ .

يأتي موقف الاشعري كحلٍّ وسط بين هذين الموقفين . فهو يرى ان طبيعة الكلام سواء كانت بشرية أم إلهية ، لا تعود فقط ، كما يرى المعتزلة ، الى أصوات و كلمات تُلفظ و تُحكي ، بل انها ايضاً « حديث نفسي » وهي بهذا مستقلة بذاتها عن « الحديث اللفظي » . وعندما يقول الاشعري بقدم القرآن فهو يعني بذلك الصفة الالهية التي هي الكلام والتي ما زالت قديمة قدم الله ومنزّهة بذلك عن كل ما هو لفظي وصوقي . ولكن القرآن ايضاً مؤلف من كلمات ، وهو مكتوب . ومن هذه الوجهة يرى الاشعري انه فعل زمني مخلوق على عكس ما يعتقد اهل النص . فاذا سُئل سائل : وكيف تتفق هاتان الوجهتان المتناقضتان في ظاهرة واحدة كالقرآن فنقول انه مخلوق وغير

خالق في آن واحد؟ يعود الاشعري ليهس في أذنه من جديد: «عليك ان تؤمن بذلك بلا كيف»<sup>(١)</sup>.

٤ - حرية الانسان: لم يرجع الاشعري في حلّه لهذه المشكلة الى القدرة الاهمية كما رأتها المعتزلة، بل انه قال بنظرية الكسب. وهنـا ايضاً وجد الاشعري حلاً وسطاً بين موقفين: موقف القدرة (بضم القاف) من المعتزلة وموقف الجبرية من خصومهم. وقد رأى الاشعري ان موقف المعتزلة يضفي نوعاً من الازدواجية على الفعل الاهي. إذ ان المعتزلة لم يكتفوا بالقول بأن الانسان حر ومسؤول عن افعاله، بل ذهبوا الى حد التأكيد بأن له القدرة على «خلق» هذه الاعمال. ولكي لا يقع الاشعري في مثل ما وقعت به المعتزلة، فيقيم قوة انسانية خالقة الى جانب القوة الاهمية، أضاف للانسان ملائكة قادرة ولكنها ليست خالقة، اي ليست قادرة على الخلق بل على «الكسب»، فهي ملائكة قادرة على «كسب» الاعمال لا على خلقها. وقد أثاب بذلك للانسان مجالاً من الحرية ليكون مسؤولاً عما يأتيه من افعال. ويقبل الاشعري بقسمة الاعمال، كما قالت المعتزلة، الى اضطرارية واختيارية كما يقبل ببعضهم القائل بأن الانسان يشعر بالفرق البين بين هذين النوعين من الاعمال. ولكن القدرة، عنده، شيء خارج عن الذات، زائد عليه،

(١) للأشعري حجـة عقلية يبرهن بها ان كلام الله قديم، وردت في «كتاب اللع والرد على اهل الزينة والبدع».

يقول الاشعري: «إن قال قائل: لم قلتم أن الله تعالى لم يزل متتكلماً وإن كلام الله تعالى غير خالق؟

قيل له: قلنا ذلك لأن الله تعالى قال: «إنا قولنا لشيء إذا أردناه ان نقول له كن فيكون»، فلو كان القرآن خالقاً لكان الله تعالى قائلًا له «كن»، والقرآن قوله، ويستحيل ان يكون قوله مقولاً له، لأن هذا يوجب قوله ثانية، والقول في القول الثاني وتتعلقه بقول ثالث كالقول في القول الاول وتتعلقه بقول ثان، وهذا يقتضي ما لا نهاية له من الأقوال. وذلك فاسد. وإذا فسد ذلك فسد ان يكون القرآن خالقاً».

(كتاب اللع للأشعري)

وليس ذاتية نابعة منه . ففي كل عمل اختياري يقوم به الانسان يميز الاشعري بين فلدين : فعل الخلق الذي هو من عند الله، وفعل الكسب الذي هو من عند الانسان . وحرية الانسان تقوم اذن على هذا التوافق بين الإله « الخالق » والانسان « الكاسب » .

لم يوجه الاشعري 'جل اهتمامه' في كافة الحلول التي تقدم بها ، نحو القضايا العقلية والنظرية بقدر ما كان يوجه اهتمامه نحو القضايا الروحية والدينية . فقد كان 'جل' هدء ان يعطي معنى للإيمان بالله ، بحاله لم يكن من العبر وصفه بتلك الصفات التي وردت في القرآن ، اذ ليس من الممكن فصل الصفات عن الذات ، فالله جوهر وصفة معاً . وهذا مما يفسح المجال امام المؤمن ليكون الله بالنسبة اليه موضوع محبة وتعبد وإجلال . وسواء كان الجهد الذي قام به الاشعري ناجحاً او فاشلاً ( نظراً لغياب الأدلة الميتافيزيقية الكافية في بنائه الفلسفي ) فان ما كان يرمي اليه الاشعري ، بكل نزاهة وتجدد ، هو إقامة الدليل على تلازم هاتين الصفتين ، قدم القرآن وحدوده ، ذلك التلازم المقيّع العجيب بين الخلود والفناء .



### ٣ - الأشعرية

#### أ- تطور مدرسة الأشعري

١- أنشأ المدرسة الأشعرية في منتصف القرن العاشر الميلادي ( الرابع للهجرة ) تلامذة الأشعري واليه ينسب اسم هذه المدرسة فيقال الأشعرية والأشاعرة . وقد ظلت الأشعرية طيلة عدة قرون العقيدة المهيمنة في الإسلام التي كاً أصبح الأشاعرة أنفسهم أهل السنة .

أحاط بالأشعري في أواخر أيامه عدد من التلاميذ الذين أخذوا ببيانه المضالية وأفكاره الناضحة بالقيم الدينية ووجهه لإنقاذ العقيدة من الأخطار المحدقة بها . فقد وجدوا فيه ملجاً يقيهم تطرف المتسكين بحرفة النص من أهل الحديث وتطرف العقليين من أهل الاعتزال . وهكذا بدأت الأشعرية تتبلور ولما يتوفى أبو الحسن بعد .

ولكن الأشعرية ما كادت توطد دعائم وجودها وتتخذ طابعاً متميزاً يجانب المدارس الأخرى حتى غدت هدفاً لهجمات عديدة . فالمغتزلة لم ينسوا ما كانوا يضمرونه للأشعري وهو تلبيتهم الذي انقلب عليهم . فأخذوا على الأشاعرة تلقيهم للعامة واتهموه بالانتهازية وانهم إنما يسعون لتوحيد المذاهب

المختلفة في مذهبهم الجديد . وكذلك لم يرق لأهل الحديث هذا المذهب الجديد فقاموا ، وعلى رأسهم الحنابلة ، بيعجبون من حال الأشعري الذي ادعى انه إنما يحاول أن يتملص من شرك الاعتراف فإذا به لا يجد الشجاعة للعودة بكل بساطة ووضوح إلى مورد النبع ، اي إلى النص المنزّل والطريقة الحنيفة ، كما اتبعت في الإسلام السنّي .

وثمة حدث آخر ساهم في تعقيد الأمور . ففي نفس الوقت الذي بدأ فيه الأشعري يتلمس المشاكل التي تهدد الدين الإسلامي ويحاول أن يجد لها الحلول المناسبة ، ظهر مفكر آخر ، نشأ أيضًا بين أهل السنة ، هو أبو منصور الماتريدي ( الذي توفي في سمرقند ) في شرق العالم الإسلامي آنذاك عام ٣٣٣ هـ / ٩٤٤ م ) . وكان الماتريدي بدوره يشعر بالمشاكل المحدقة ويهدف إلى تسويتها . ونظر تلامذته إلى مساعي الأشاعرة على أنها اصلاح جزئي مبتور وأخذوا عليهم موقفهم المحافظ وحاولتهم للتوفيق بين مذاهب متناقضة . وإذا كانت الأشعية موقفًا وسطًا موافقًا فقد حاول تلمذة الماتريدي أن يحلوا القضية جذرًا ويصلحوا التتصدع الذي أصاب المذهب السنّي برمهة .

٢ - بالرغم من كل ما واجهه الأشاعرة من حالات فقد توسيع مدربتهم وانتشرت وقد ساعدها الوقت حتى أصبحت لسان حال السنة في القسم الأكبر من العالم الإسلامي آنذاك ، إلا أن الأشعرية جاءت في منتصف القرن الحادى عشر ( السادس للهجرة ) بعض المصاعب فتوقف نشاطها نوعاً . فقد غدا الأمراء الفرس من دولة بنى بويه أسياد السلطة في الدولة العباسية وادّى هؤلاء من الشيعة فقد اقاموا نوعاً من التوفيق بين الفكر المعتزلي وبعض النواحي من الفكر الشيعي . ولكن ما كاد الأمراء السلاجوقيون الأتراك ، وهم ذوو ميل سنّية ، يستولون على السلطة حتى تبدل الموقف واستعادت الأشعرية مكانتها في المجتمع الإسلامي بل إنها تعمت بعطف السلطة الحاكمة لا سيما في أيام الوزير السلاجوفي المعروف « نظام الملك » ( توفي عام ١٠٩٣ م )

٤٨٥ هـ . وهذا ما يفسر لنا سبب المقاومة العنفية التي قام بها اسماعيليون الموت ) .

أسس نظام الملك جامعتين كبيرتين في بغداد ونيشابور حيث كانت تدرس فيها الأشعرية التي غدت بالتالي المذهب الرسمي للدولة العباسية . وفي ذلك الوقت أصبح دعائهما هم انقسام الناطقون بلسان المذهب السنوي . ولما قوي نفوذهم شرع الأشاعرة يهاجرون الفرق والمذاهب التي لا تتفق ومذهبهم « الحنيف » ؟ وذلك ليس فقط على الصعيد الفكري البحث ، بل على الصعيد السياسي ايضاً وذلك بقولهم ان خصومهم اثنا يحملون افكاراً تندىها دولة او حكم معارض للخليفة العباسى . وما الجملة التي شنها الغزالي على الباطنية الاسماعيلية وعلى الفلسفه الا جزء من كل يستهدف في الوقت نفسه الحكم الفاطمي في مصر الذي كان ينحو عن الفلسفه ويتبنى المذهب الباطنى .

٣ - وفي حدود القرن الثالث عشر للميلاد ( السابع للهجرة ) لاقت الأشعرية خصمين شديدين هما « ابن تيمية » وتلميذه « ابن القيم الجوزي » وكلاهما من دمشق . ففي ابن تيمية ، وهو مؤسس الحركة « السلفية » التي امتدت عبر عدة قرون ، اخذ على الاشاعرة عقم الاصلاح الذي نادوا به ، ونادى بإصلاح جذري للسنة يقوم على اعطاء القيمة المطلقة للنص الحرفي كما ورد اثناء التزيل وعلى الرجوع الى احاديث الصحابة . ( ويستثنى من هذه الاحاديث بجمل الاحاديث الفقهية التي تروى عن أمته الشيعة ) . وبالرغم من بلاغة « ابن تيمية » وانتقاداته اللاذعة حافظت الاشعرية على مكانتها المتفوقة في الاسلام السنوي حتى ايامنا هذه . وإن الروح التجددية في الاسلام السنوي منها كانت عناصرها مختلفة ( كالمعزلة ، والسلفية مثلاً ) لم تستطع بالتقائها جميعاً في الوجودان الاسلامي الا ان تعزز المذهب الاشعري وتوشك تفوقه .

٤ - النجاشي الاشعري رجلاً بارزین نذكر منهم القاضي « ابوبكر الباقلاني » ( المتوفی عام ١٠١٣ م / ٤٠٣ هـ ) صاحب كتاب « التوحيد » وهو اول

محاولة لصبح الاشعرية بصيغة مذهبية . « ابو اسحق الاسفرايني » ( المتوفى عام ١٠٢٧ م / ٤١٨ هـ ) و « عبدالقادر بن طاهر البغدادي » ( توفي عام ١٠٣٧ م / ٤٢٩ هـ ) و « ابو جعفر احمد بن محمد السمعاني » ( توفي سنة ١٠٥٢ م / ٤٤٤ هـ ) صاحب كتاب الارشاد الذي يُعد الصيغة النهائية للمذهب الاشعري . و « الامام ابو حامد الغزالى » ( المتوفى عام ١١١١ م / ٥٠٥ هـ ) و « ابن تومرت » ( توفي عام ١٠٣٠ م / ٥٢٤ هـ ) و « الشهريستاني » ( المتوفى عام ١٠٥٣ م / ٥٤٨ هـ ) و « فخر الدين الرازى » ( توفي عام ١٢١٠ م / ٦٠٦ هـ ) و « عضد الدين يحيى » ( توفي عام ١٣٥٥ م / ٧٥٦ هـ ) و « الجرجانى » ( توفي عام ١٤١٣ م / ٨١٦ هـ ) و « السنوسى » ( توفي عام ١٤٩٠ م / ٨٩٥ هـ ) .

لقد اشرنا الى ان الاشعرية لم تنتصر فقط على كل المجاهات التي تعرضت لها بل انها نجحت في توطيد دعائتها في الاسلام السني وخاصة في الشرق الادنى . وهي لم تصب هذا النجاح عرضاً واتفاقاً . و اذا كانت العوامل الخارجية ( من سياسية وغيرها ) قد ساعدت على ازدهارها في وقت من الاوقات فان الفضل في ذلك الازدهار يعود مبدئياً الى انت المذهب الاشعري قد نادى بحملول حاسمة ، ولو ظاهرياً ، لمشكلتين من كبار المشاكل . هاتان المشكلتان ، على عكس ما سبق عرضه في هذا الكتاب ، هما من المشاكل التي تعرض للتفكير « الظاهري » . المشكلة الاولى تتعلق بالنظام الكوني ، وفي هذا المجال قدم الاشاعرة حلهم « النري » الذي غالباً « كلاسيكياً » ، والمشكلة الثانية تتعلق بعلم النفس الديني وعلاقته بالفرد الانساني .

### ب - المذهب النري

١ - رأينا كيف ربط « العرفان » عند الاسماعيلية، (الفصل الثاني، ب)، بين فكرة الفيض ومبدأ الإبداع. ان فكرة الفيض الحقة مثلت بشكل خاص

في الاسلام عند الفلسفة « الملئيين » ، هؤلاء الفلسفه فهموا فعل الخلق ، كما تبصروا فيه خلال الوحي القرآني ، على ضوء هذه الفكرة الأساسية . لقد اعتبروا تعدد العوالم والظواهر و كأنما صادرة عن الواحد المطلق . فالله موجود في قمة هذه الظواهر التي تنشأ عنه . والكائنات بِرَّمتها ، اذ تُلَفُّ هذا الظهور الاهي نفسه ، ترتبط ترتيباً بعضها ببعض ابتداء من العقل الاول حق المادة الموات .

ومن مدارس فكرية اخرى ، ولا سيما المعتزلة ، تستند في تفسير الخلق والعلاقات بين الله والعالم الى مبدأ العلية الشاملة فظاهر الخلق عندم خاصعة لمجموعة من العلل التي ترتقي تدريجياً ابتداء من العلل الثانوية التي تسير العالم المادي ، حق العلل الأولية وهكذا حتى نصل أخيراً الى علة العلل جمعاً .

لم يقنع الاشاعرة مبدأ الفيض الذي قال به الفلسفه كما لم تقنع منهم فكرة السبيبية ، التي نادى بها المعتزلة ، موقع الرضى . فببدأ الفيض كما فهمه الاشاعرة ينفي عن جوهر الكائن الأزلي ما أثبتوه له من حرية وإرادة . وهو يبدو لهم وكأنه مطابقة بين الاصل وما يصدر عن هذا الاصل سواء كان ذلك على صعيد الجوهر أم على صعيد الوجود . ففي الكائنات الفائضة لا يستطيعون ان يرووا كائنات مخلوقة بالمعنى الذي قصده القرآن بالخلق ، ولا حالات متعددة للكائن واحد ، ولكن مجموعة من الكائنات ترتبط ارتباطاً وثيقاً بالاصل الذي صدرت عنه بحيث انها تشكل معه وحدة كلية .

ويرى الاشاعرة في مبدأ العلية الشاملة التي قال بها المعتزلة نوعاً من الخطمية والنزوم . ( اذ ان العلة ترتبط كينونياً *Ontologiquement* بمعلوهاً والعكس بالعكس ) وان هذه الخطمية لما يتناهى مع الفكرة الأساسية في القرآن ، القائلة بالقدرة الالهية الامتناعية وحرية الله المطلقة . ومن العبث ، في نظرهم ، ان يلتجأ المعتزلة ، لتبرير نظريتهم عن العلة ، الى ربطها بالحكمة الالهية ، مظهرين بذلك ان تلك الحكمة هي في الواقع في أساس العلية . اذ ان الحكمة الالهية ،

في نظر الاشاعرة، هي مطلقة أيضاً شأنها في ذلك شأن القدرة والارادة وهي كلها صفات مطلقة لا يحري عليها شرط ولا قيد ولا التزام .

٢ - اما فكرة خلق العالم ، وما ينتج عنها من علاقات يمكن تصورها بين الخالق والكون ، فقد وجد لها الاشاعرة أساساً وتبيراً في نظرتهم عن الجوهر الفرد ، اي الجزء الذي لا يتجزأ ، وهذا ما يعرف بذهب الذرة . عرفت هذه النظرية قدیماً عند مفكري اليونان والهنود ولكن الاشاعرة توسعوا بها وشرحوها طبقاً لميولهم الفلسفية الخاصة لكي يضمنوا ، بما ينتج عن هذه النظرية ، صحة رأيهم عن القدرة الالامتناهية وعن الخلق .

يمكننا ان نعرض بإيجاز الحاجة الاشاعرة كالتالي : ما ان نسلم بوجود جوهر فرد اي مادة غير قابلة للتجزئة حق نصل الى اثبات مبدأ سامي يعطي المادة ولكلافة الاجسام المركبة تحديدها وتميزها . اذ ان المادة لو كانت بذاتها قابلة للانقسام لحلت في قرارتها امكانية تحديد ذاتها وعلة هذا التحديد ولبطل والحاله هذه وجوب وجود مبدأ اول للکائنات . فاذا سلمنا بمبدأ الجوهر الذي لا يتجزأ بذاته ( الذرة ) وجب علينا ان نعرف بتدخل مبدأ سامي متعال يعطي المادة تحديدها وميزاتها وكميتها التي تجعل منها هذا الكائن او ذاك . وهكذا تظهر فكرة الاله الخالق بدائية مدعومة بالبرهان القاطع .

ومن ثم فان فكرة الجزء الذي لا يتجزأ تحمل بين ثنياتها نتيجة اخرى وهي اتصال فعل الخلق ودوامه . فاذا كانت المادة لا تجد حقاً في ذاتها السبب . الكافي لاتصالها وانفصالها ، فان تراكم عدة ذرات وتجمعها في سبيل تعيين كائن او آخر وجب ان يكون تراكمها عفوياً وبفعل الصدفة . ولكن هذه الصدف بمجرد كونها متعاقبة أبداً تختم وساطة مبدأ سامي متعال يخلقها دوماً وأبداً ويكون لها دعماً وسندأ . وها هي النتيجة لكل ذلك تفرض نفسها فرضاً : يجب ان تكون الجواهر والأعراض مخلوقة في كل لحظة . الكون كله مرهون

من آن الى آن بالغاية الالهية المتناهية القدرة . الكون دائماً على قده وانتشار وتفككه واليد الالهية وحدها هي التي تضمن له في كل لحظة وحدته وتلاحمه ودوانه . وإن كنا نحن لا نشعر بكل ذلك فهذا مردّه الى عجز وقصور في الحواس والادراك .

### ج - العقل والإيمان

١ - عدا المشكلة التي حلها الاشاعرة بنظرتهم الكونية الذرية فانهم ايضاً عالجوا مشكلة اخرى تعرضت لهم ، هي مشكلة العلاقة بين العقل والامان . في ذلك ايضاً يثبتون دعوتهم بمحابية المنطوفين من الفريقين : اهل العقل واهل النص . فالمعتزلة لم يقرروا إلا بالعقل إماماً ولم يصدقو إلا بما هو عقلي . في حين ان اصحاب النص اصروا آذانهم عن سماع كل ما يتعلق بالعقل وتسكعوا بحرفية النص . فاذا سلنا با يقوله المعتزلة من ان العقل البشري حكم مطلق سواء كان ذلك في الامور الدنيوية الزمانية ، أم في الامور الروحية ، لتساءل المؤمن العادي : لماذا عليّ ان أؤمن بالشرع ؟ لا شك في أن المعتزلة ستجيبه بأن الشرع ضروري لتنظيم الاخلاق والمجتمع بين الناس ، اذ ليس الجميع بقادرين على ان يتصرفوا على ضوء الحق والخير . ليكن ذلك . ولكن عندما يبلغ الانسان العاقل مرتبة النضوج لماذا لا يكفي عن تكليف نفسه القيام ببعض الالتزامات الدينية ما دامت له المقدرة ، بتجاربه الخاصة ، على ان يصل الى الحقيقة ويعمل حسب مقتضها ؟

إن أولئك الذين يحملون من العقل كل شيء ، كأولئك الذين لا يعطونه اي اعتبار ، يصلون في النهاية الى نفس النتائج ، الى الفصل بين العقل والامان . المعتزلة ينفون الامان بالدين ، ذلك ان الانسان العاقل لا حاجة له به ، وفي الطرف الثاني ينفي اهل النص قيمة العقل بحججه انه دون جدوى فيها يتعلق

بأمور الدين ، حيث القول الفصل للإيان . ولكن لماذا يبحث القرآن على التفكير والتأمل ؟ لماذا يدعو القرآن فكرنا التمرس بالأمور الدينية البعثة ، كوجود الله ، والغاية الالهية ، والوحى والتزيل ، الخ ...

حاولت الأشعرية ان تشق طريقاً وسطاً بين هذين الطرفين ، جاهدة في تعين الميدان الخاص بالعقل ، والميدان الخاص بالإيمان . فإذا كان الصواب أن نقول بأن كل حقيقة روحية يمكن ادراكتها عن طريق العقل كما يمكن ذلك عن طريق الإيمان فلا يجب ان يغرب عن باليانا ان لكل من هاتين الحالتين نوعاً من الادراك مختلف شروطه عن الآخر ؛ بحيث انتا لا تستطيع ان تخلطها معاً ، ولا ان تقيم واحداً منها بدلاً عن الآخر ، ولا ان ثبت احدهما وتنتفي صاحبه .

٢ - في هذا الصراع الذي قام به الاشاعرة نوع من المعاطفة المؤثرة . اذ انتا تستطيع ان تتساءل عما اذا كان هؤلاء يملكون سلاحاً كافياً ينتهي بهم الى ما فيه الخير . اذا قابلنا مذهبهم مع الفلسفة النبوية للعرفان الشيعي ، التي عرضنا لها سابقاً (الفصل الثاني) لأظهر ذلك تضاد بين . فالأشاعرة بوقوفهم في وجه المعتزلة واهل النص ظلوا في الواقع مع هؤلاء في نفس الحقل . وانه من الصعب ، في هذا المضمار ، ان تظهر الأبعاد الحقيقة للتأويل او ان ينفتح منفذ يؤدي من الظاهر الى الباطن . وهذا هو التضاد بين الجدل العقلي في علم الكلام وبين ما ألينا معرفته عن « الحكمة الالهية » و « المرفان » و « المعرفة القلبية » ، هذه الاشكال الوجданية التي تعود كل معرفة منها الى معرفة للذات اولاً . واذا فكرنا في الحال الذي اعطاه الاشعري لمشكلة خلق القرآن لوجدنا ان جهوده ومحاولاتاته قد توقفت قبل الاوان .

أكان باستطاعته ان يفعل غير ذلك ؟ اذن للزمه القول بفلسفة للنبوة مع تعميق لفكري الزمان والحدث في مختلف نواحي تفسيرها . ولكن بعض

المؤرخين الشيعة اوردوا في كتاباتهم ان المذهب النزري عند الاشاعرة وانكار وجود العلل الوسيطة يجعلان كل فلسفة للنبوة مستحيلة في مذهبهم .

اذا كانت الأشعرية قد نجحت بالرغم من كل ما تعرضت له من حالات وانتقادات فيجب الاعتراف بأن وجdan الاسلام السنى قد تحقق بواسطتها . وهنا تظهر الأعراض الحادة ل موقف يؤدي الى التساؤل عما اذا كانت الفلسفة الاسلامية تعيش فعلاً في دارها وبين أهلها ام انها بقيت دائماً لا سند لها ولا معين ؟ لقد كان الاعتزال معاصرأ لأنئمة الشيعة ( وكان تلامذتهم مناقشات عديدة مع شيوخ المعتزلة ) وولد الاشعري في السنة ذاتها التي ابتدأت فيها « الغيبة الصغرى » للامام الثاني عشر عام ٨٦٣ م / ٢٦٠ هـ . وتوفي في بغداد قبل « القليني » بسنوات قللة وكان « القليني » من أشهر متكلمي الشيعة وعمل في بغداد زهاء عشرين عاماً . وبعد ، فان اسمي هذين العلميين يمكن ان يكونا مثالين للظروف والملابسات المختلفة التي يخبوها المستقبل للفلسفة الاسلامية سواء في الاسلام الشيعي ام في الاسلام السنى .



## الفصل الرابع

### في الفلسفة وعلوم الطبيعة

#### ١ - المهرمية<sup>(١)</sup>

١ - اشرنا في ما تقدم (الفصل الاول، ٢) الى ان الصابئة<sup>(٢)</sup> من أهل حرّان كانوا ينسبون حكمتهم الى « هرمس » و « عاذيون ». كتب طبّيهما الشهير « ثابت بن قرّة » (المتوفى عام ٢٨٨ / ٩٠١ م) بالسريانية ، كما انه

(١) المهرمية نسبة الى « هرمس ». يقول الشهرياني : « .. هرمس العظيم ، المقدمة آثاره ، الرضية افعاله وأقواله ، الذي يعد من الأنبياء الكبار ، ويقال هو « إدريس » عليه السلام ». يذكر له صاحب « الملل والنحل » عدداً من الحكم في فصل بعنوان « حكم هرمس » (انظر الملل والنحل ج ٤٥ ص ٤٥). ويدرك ان النسخة : « ان اول من تكلم عن الصنعة (يقصد « الكيمياء ») هرمس الحكم البابلي المنتقل الى مصر عند افارق الناس عن بابل ، وانه ملك مصر وكان حكيمًا فيلسوفاً . ( الفهرست ص ٥٠٧ ) . ( انظر ايضاً تاريخ الفلسفة في الاسلام » دي بور » ص ٢٣ ، ٢٤ ) .

(٢) الصابئة : يقول الشهرياني : « الصبوة في مقابل الحنفية . وفي اللغة : صبا الرجل : اذا مال وزاغ . فبحكم ميل هؤلاء عن ستن الحق وزيفهم عن نهج الأنبياء قبل لهم الصابئة ». مذهبهم : ان للعالم صانعاً فاطراً حكيمًا مقدساً عن سمات الحداثان والواجب علينا معرفة المجز عن الوصول الى جلاله واما يتقرب اليه بالتوسطات المقربين لديه وهم الروحانيون الطهرون...» ويضيف صاحب الملل والنحل في تفصيل مذهبهم من خلال مناظرة أقامها بين الحنفية والصابئة ( انظر الجزء الثاني من ٦ وما يليها ) . ( وراجع ايضاً « دي بور » ص ٢٣ و ٢٤ التعليلات ).

ترجم الى العربية كتاباً بعنوان «أنظمة هرمس». وكان «هرمس» بالنسبة للثانوية واحداً من الرسل الخمسة الكبار الذين سبقوه «مانى». ثم انتقل من فلسفة النبوة المثانوية الى فلسفة النبوة في الاسلام حيث تمثل بالنبي «ادريس» و «اخنون».

وليس من العجب ان يكون الشيعة اول من «تهرمس» في الاسلام. فالفلسفة النبوية عند الشيعة، من جهة، قد تبادر الى ذهنها، تلقائياً، الى أي طبقة نبوية ينتمي «هرمس». فهو لم يكن رسولاً مشرعاً مكفلاً بـأن يعلن للناس عن شريعة جديدة بل ان دوره في «تاريخ الرسل القدساني» هو دور نبي أرسل لكي ينظم الحياة في المدن المتحضرة ويعلم أهلها الامور التقنية والفنية. كما ان علم العرفان الشيعي، من ناحية أخرى، يدرك كذلك نوع المعرفة الشائعة عند الأنبياء العاديين الذين سبقو الاسلام (ـ كهرمس مثلاً ـ وعند الأنفة والأولياء، عامة، في دور الولاية الذي تلا دور النبوة المشرعة). وهذا ما وصف لنا (الفصل الثاني، أ، ٥) على انه إلهام سماوي يكاد يفوق الرسالة النبوية المشرعة قدرأ. وتنظر الفلسفة الهرمية، فعلاً، وكأنها «حكمة لدنية» أي فلسفة نبوية.

وبالمقابل فقد أعلن السنة (ـ بشهادة الشهريستانيـ) ان في هرمسيّة الصابئة عقيدة لا تتفق والاسلام<sup>(١)</sup> لأنها تستطيع الاستغناء عن النبي (ـ وعني به الرسول الذي يأتي بالشريعةـ) : فالاعتقاد بصعود الروح الى السماء، كما كان «هرمس» يعلم أتباعه، يبطل الاعتقاد بنزول الملائكة ليوحي النبي بالنص الإلهي<sup>(٢)</sup>. ولكن هذا التناقض الحاسم يزول اذا ما وضعت المشكلة في إطار النبوة وعلم العرفان عند الشيعة؟ ونتائجها تذهب الى حد بعيد. وهذا ما

(١) راجع الملل والنحل ج ٢ من ص ٥ الى ٤

(٢) نفس المرجع ص ٢٢

يُظهر لنا كيف دخلت « المهرمية » الى الاسلام عن طريق الشيعة ، ولماذا عرفت فيه قبل ان يعرف قياس اوسطه و ماوراءياته . ويشير الدافع الى الأسباب التي حدثت بالشيعة الى اتخاذها هذا الموقف وما ينتج عنه في مستقبل الفلسفة في الاسلام ، في حين يرفض اهل السنة على حد سواء الموقف الشيعي والموقف الاسماعيلي والهرمي كونها جميعاً ، في اعتقادهم ، معاذية في باطنها لمبدأ النبوة و مقوضة لدعائم الاسلام التشريعي .

٢ - الفلسف اليراني « السرّاخشي » ( توفي عام ٨٩٩ / ٥٢٨٦ م ) مفكر شيعي ، او هو يعد كذلك ، شأنه شأن الكثير من ألمع رجالات ذلك العصر ، كان تلميذاً للفيلسوف الكندي وألف كتاباً ( هو مفقود اليوم ) عن أديان الصابئة . وقدقرأ استاذه الكندي ما كتبه « هرمس » لابنه فيما يتعلق بتعالى الله وسنائه ، وقد علق الكندي على ذلك بأن قال ان فيلسوفاً مسلماً مثله لا يستطيع الاتيان بأفضل مما قاله هرمس . ومن المؤسف انه لم يكن للصابئة كتاب منزل ، أتى به نبي مشرع . لذلك لم يُعرف بهم رسميًّا من اهل الكتاب فاضطروا الى ان يرتدوا رويداً رويداً الى الاسلام . آخر شيخ عرف من شيوخهم هو الحكم بن عيسى بن مروان الذي توفي عام ٣٣٣/٩٤٤ . وقد ترك تأثيرهم آثاراً بعيدة في الاسلام . كما وان اقتاتهم بعدم جدواي القياس في تحديد الصفات الإلهية لاقى اذناً صاغية عند الامام جعفر بالنسبة لموفده من علم الكلام . يوجد قسم من اصطلاحاتهم التعبيرية ، مضافة الى الاصطلاحات المانوية ، عند الشاعري ( المتوفي عام ٩٣٤ / ٥٣٢ م ) وهو صورة مؤثرة تمثل المأساة الشخصية للشيعي المتطرف . وبواسطة ذو التوبت المصري ( توفي عام ٨٥٩ / ٢٤٥ ) وهو متصوف وكيميائي مصرى ، تسرّبت بعض أقوالهم الى المتصوف ( كالخرّاز المتوفي عام ٨٩٩ / ٥٢٨٦ ، والحلاج المتوفي عام ٩٢٢ / ٣٠٩ ) . اما أتباع الأفلاطونية المحدثة في الاسلام ، وهم الذين جمعوا التفكير الفلسف الى التجربة الروحية فهم يعلنون في سلسلة طويلة من الاسناد

انهم يعودون في الأصل الى هرمس . نذكر منهم « السهوردي » ( توفي ١١٩١/٥٨٧ ) و « ابن سبعين » ( توفي عام ٦٦٩/١٢٧٠ ) كما ظهر في حدود القرن الثالث عشر للبلاد ( السابع للهجرة ) فيلسوف فارسي شيعي هو « افضل الكاشاني » الذي ترجم لفارسية رسالة هرمس . هذا ولم يخل تاريخ الرسل القدساني من ذكر هرمس ( راجع في ايران « المجلسي » والاشكوري في القرن السابع عشر ) .

٣ - لكي نطلع على خصائص الفكر الهرمي وكل ما تأثر به في الاسلام نشير مع المستشرق « ماسينيون » الى الخصائص التالية : لقد ساد الاعتقاد في علم الاهيات ، ان الله ، الذي ليس كمثله شيء ، وان يكن لا سبيل للوصول اليه عن طريق القياس ، الا انه ، بما يصدر عنه عن طريق الفيض ، يمكننا ان نتعرف اليه بالصلة والخشوع والتعبد . وهناك فكرة لازمة عندهم من نظرتهم الفلكلورية الهرمية وهي فكرة أدوار الزمان ( وهي فكرة الزمان الأساسية عند الشيعة الاسماعيلية ) ...

ومنة نزعة تأليفية في علوم الطبيعة تؤكد وحدة الوجود عوضاً عن وضع فلك ما دون القمر مقابل السماء العليا ، ( وعنصر الفساد الاربعة مقابل الجوادر الصافية ) . من هنا نشأة مبدأ التماثل وعلم التماثل المبنيين على التفاهم بين الاشياء جميعاً . وهناك استعمال ما يسميه « ماسينيون » بـ « سلسلة العلل الخالفة » *Séries causales anomalistiques* ، اي تلك النزعة التي تنتهي ، لا الى الأخذ بالقاعدة العامة ، ولكن بالحالات الفردية وإن كانت خاطئة . وهذا بالذات ما يبعد الشقة بين الهرمية والتزعة المنطقية عند الارسطاطاليسي ، ويقربها من الجدل الحسي والتجريبي عند الرواقيين . ولا يظهر هذا التأثير الرواقى عند نحوى الكوفة فقط بل هو يظهر كذلك في نوع من العلوم الشيعية الذى يأخذ بعين الاعتبار العلل الفردية ( عند ابن بابويه مثلاً ) . وفي ذروة الفكر الشيعي الثاني عشرى ، كما في ماورائيات « الوجود » التي يعارض بها

« الملا صدرا الشيرازي » ماورائيات « الجواهر »، يمكننا ان نبين ايضاً هذه الملامة نفسها .

٤ - يكاد يكون من المستحيل ان نذكر هنا أسماء المؤلفات التي تمثل التراث الهرمي في الاسلام ، وهي رسائل تنسب الى هرمس وتلاميذه ( اوستانس<sup>(١)</sup> ، وزوزيموس<sup>(٢)</sup> الخ . . . ) وترجم ( كتاب « كراتس » ، وكتاب « الصديق » ) ومؤلفات « ابن وحشية<sup>(٣)</sup> » او تلك التي تنسب اليه ( ومنها الكتاب الشهير « الزراعة النبطية » وهو بالحقيقة كتاب لأحد الشيعة هو ابو طالب احمد بن زياد المتوفى حوالي عام ٣٤٠ / ٩٥١ ) . وتجدر الاشارة بنوع خاص الى مؤلفين كبارين من التراث الهرمي العربي : اولهما كتاب « سر الخليقة » الذي تم تأليفه في عهد الخليفة المأمون ( المتوفى عام ٢١٨ / ٨٣٣ ) كتبه رجل مسلم يحمل اسمه ووقعه باسم « ابولونيوس الطواني »<sup>(٤)</sup> . وهذا الكتاب ينتهي بلائحة الزمرد الشهيرة ( ويشبه هذا الكتاب « كتاب الكنوز » وهو موسعة في العلوم الطبيعية ألقها في العصر نفسه أبيد الرهاوي الطبيب النسطوري الذي عاش في البلاط العباسي ) . وثاني هذين الكتابين هو كتاب « غاية الحكم » الذي ينسب خطأ لسلمة الجريطي ( المتوفى عام ٣٩٨ / ١٠٠٧ ) يحتوي هذا الكتاب ، عدا المعلومات القيمة عن الطقوس الفلكية عند الصابئة ، تعليماً مفصلاً لمبدأ « الطبيعة التامة » المنسوبة لocrates .

٥ - اما مبدأ « الطبيعة التامة » فهو من اكثرباديء هذا الادب روعة . فالطبيعة التامة هي « الذات الروحانية » ، هي ملاك الفيلسوف ومرشدء

---

(١) و (٢) انظر « الفهرست » لابن النديم ص ٥١٠ .

(٣) نفس المرجع ص ٥١٨ .

(٤) نفس المرجع ص ٣٨٧ .

الخاص الذي يقوده في طريق الحكمة . وهي بالاجمال اسم آخر لا « دانا » *Danā* ، هي « توأم سماوي » وصورة نورانية على شاكلة النفس التي تظهر للصفي في الفلسفة الزرادشتية والمانوية في وقت ظهوره ( *Exitus* ) . لقد شرح « السهروري » رؤية هرمس لطبيعته التامة كما شرحتها بعده المدرسة الإشراقية ، حق « الملا صدرا » وتلاميذه . وسوف نرى كيف سيستخلص « ابو البركات البندادی » من مبدأ الطبيعة التامة ، وبطريقة جد شخصية ، ما ينطوي عليه هذا المبدأ من الامور التي قال بها ابن سينا فيما بعد حول العقل الفعال . ويعكينا ان تتبع مبدأ الطبيعة التامة تحت أسماء اخرى : « فالطار » في ملحمته الصوفية التي كتبها بالفارسية انا ينشد من وراءها هذا المبدأ نفسه . كا انتا نجده في مدرسة « نجم الدين كبرى » تحت اسم « شاهد في السماء » و « المرشد الحقي » . وهو ايضاً « الشيطان السقراطي والشيطان الأفلاطوني » . وتدين هذه المجموعة من الحكماء المسلمين بالفضل الى الهرمية بوعيها لهذا « الآنا السماوي » لهذه « الآنا المخاطبة » التي هي هدف توبتهم الداخلية اي تحقيق ذاتهم .

## ٢ - جابر بن حيان والكميات

١ - ان المجموعة الضخمة من المؤلفات التي تحمل اسم جابر بن حيان هي بدورها ايضاً « هرميسية » في عدد من مصادرها . ولا يسعنا الا ان نتحيل القارئ الى العمل الضخم الذي كرسه لها المستشرق « بول كراوس » والذي بقي ردحاً من الزمن المرشد الأمين في الدراسات الجبابرة . ان إعطاء الحكم الفصل على هوية مؤلف هذه المجموعة هو موضوع خطير . ييد ان المستشرق « برتو » الذي انصرف بشكل خاص الى دراسة مؤلفات جابر اللاتينية انتهى به البحث الى إنكار كلي وغير مدحوم برهانياً ، لكون الوثائق صعبة المثال . مقابل ذلك قام المستشرق « هوليار » بجمع عدد من الوثائق الملاقة التي تدعم

العرف السائد : فهو يؤكد ان جابرأ عاش في حدود القرن الثامن الميلادي ( الثاني للهجرة ) وانه كان تلميذاً للإمام جعفر الصادق ، الإمام السادس ، وهو فعلاً صاحب المجموعة الضخمة التي تنسب إليه والتي ينماز عددتها نحو من ثلاثة آلاف رسالة ( وليس هذا الأمر بعيد التصديق اذا ما قارناه بمؤلفات ابن عربي او المجلسي مثلاً ) . حاول المستشرق « رسكا » ان يجد سبيلاً وسطياً بنفيه التأثير المباشر للإمام جعفر ( وهذا النفي يتغاضل وجود تراث شيعي ثابت ولكننه يقر بوجود تراث له مراكمه في ايران ) . اما « بول كراوس » فقد خلص من أبحاثه وانتقاداته المتحفظة الى إثبات عدة مؤلفين : وتكون هكذا قد نشأت مجموعات عدة من المؤلفات حول نواة اصلية ؟ وذلك وفق ترتيب نكاد على وجه التقرير تتوصل الى إقامته من جديد ؟ ويجعل « كراوس » تاريخ نشأة هذه المجموعات في حدود القرنين التاسع والعشر للميلاد لا في حدود القرن الثامن .

ونحب ان نشير الى انه بالرغم من التناقض القائم بين المجموعات « التقنية » والمجموعات الاخرى هناك صلة عضوية بينها جلياً ومصدر إلهامي ثابت . واذا كان صحيحاً ان واحدة من هذه المجموعات تُسند الى كتاب « سر الخليقة » المنسوب لأبولونيوس الطواني ( راجع اعلاه الفصل الرابع ، ١ ) في القرن التاسع للميلاد ( الثالث للهجرة ) فلسنا على شيء من اليقين من أن صاحب هذه المجموعة قد أوجده هو بنفسه تعبيره الخاصة ومواضيعه الخاصة وانه لم يستقيها هو الآخر من مفكر غيره . ان شهادة الفيلسوف سليمان المنطقي السجستاني التي يوردها ضد جابر بن حيان لتناقض مع ذاتها . واذا شئنا ان نتكلم صراحة فاننا نعتقد ، في مثل هذا الميدان ( حيث ضاع قسم كبير من مؤلفات ذلك العصر ) ان الرغبة في إظهار ما يفسر التقليد والعرف ، وما يدل عليه هذا التقليد ، هي أشد خصباً وفائدة من الانتقاد التاريخي المتطرف الذي يطاً ارضاً غير ثابتة لا تثبت في كل لحظة ان تخسف وتغور .

وإذا كنا حقاً لا نجد ان نبغض الأئمة الشيعة حقهم ولا ان نتجاهل جملة كل ما روي لنا عنهم ( وتأخر الدراسات الشيعية يظهر بشكل خاص هنا ) ، وإذا كما نذكر ان الإمامية تكونت في البدء مع اتباع الإمام اسماعيل ابن الإمام جعفر ، فان الصلات بين جابر والاسعاعية وبين جابر والامام جعفر تظهر لنا على وجهها الحقيقي . وإذا كانت السيرة المتلاحمة لحياة جابر ، التي استخلصها الكيميائي « الجلدي » من مجل المصنفات الجابرية ، تؤكد ان هناك بالفعل رجلاً يدعى جابر بن حيان وانه كان كيميائياً وتلميذاً للامام السادس ومن أتباع الامام الثامن علي الرضا ، وانه مات في طوس ( في خراسان ) في العام ٢٠٤ / هـ م ، فإنه لم يعد هناك سبب وجيه لإنكار ذلك . واما ان تفترض المجموعات المختلفة عدة مؤلفين فليس في ذلك شيء من الخلف اذ سوف نرى اخيراً ان الفكر الجابري ، والشخصية الجابرية ، أخذت في النهاية معنى خاصاً يتحدد حدود وضع ( *Situs* ) محدود ومتจำก في تاريخ الحوادث .

٢ - تميل الأبحاث التي قام بها المستشرق « بول كراوس » الى ان النظرية الجابرية عن « الميزان » « تمثل في العصر الوسيط محاولة دقيقة لبناء نظام كثي في العلوم الطبيعية » . كان من الممكن ان تظهر صحة هذه العبارة واضحة لولا ان حالت وفاة « بول كراوس » دون انجاز ابحاثه . بقي بعد ذلك تحقيق القصد الرامي الى اظهار العلاقات بين الكيمياء الجابرية والفلسفة الدينية عند الاسعاعية ، اذ ان العلوم « الكيمية » الجابرية لا تؤلف فقط فصلاً في التاريخ البدائي للعلوم ، كما نعني اليوم بكلمة « علوم » ولكنها « نظرة شاملة في الكون » Weltanschauung قائمة بذاتها . فعلم الميزان يكاد يشمل معطيات المعرفة البشرية بأكملها<sup>(١)</sup>؛ وهو لا يطبق فقط على العالم الثلاثة المؤلفة لفلك ما

---

(١) يقول جابر : « المصلة الاولى هي العقل ، والعقل هو العلم ، والميزان هو العلم ، فكل فلسفة وعلم فهو ميزان ، فكان الميزان جنس ، والفلسفة فرع ينطوي تحته ، هي وكل ما يتصل بها من فروع » . ( كتاب الخواص الكبير - المقالة الثانية )

دون القمر ، ولكنه يشمل ايضاً حركات الكواكب وأقانيم العالم الروحي . وكما يذكر كتاب « المحسينيات » ، فان هناك موازين لقياس كل من العقل ونفس العالم ، والطبيعة ، والصور ، والأفلاك ، والكواكب ، والطبائع الأربعية ، والحيوان ، والنبات ، والمعدن ، واخيراً ميزان المزوف الذي هو اشرف الموازين جميعاً . لذلك يختفي ان تخلو كلمة « كي » في اطلاقها على العلوم الجابرية بعض الابهام والالتباس .

ان ما قصد اليه كتاب « علم الميزان » هو اكتشاف العلاقة القائمة ، في كل جسم من الاجسام ، بين ظاهره وباطنه<sup>(١)</sup> . والعملية الكيميائية تظهر هكذا ، كما أشرنا سابقاً ، وكأنها حالة مثالية من حالات التأويل أي إخفاء الظاهر ، واظهار الحقي . وكتاب « ميدان العقل » يشرح باسهاب ان قياس طبائع الشيء ( من حرارة وبرودة ورطوبة وبيوسة<sup>(٢)</sup> ) هو في الآن نفسه قياس

== ويقول في الكتاب نفسه - المقالة الاولى: « ان قواعد الفلسفة هي قواعد الميزان ، او بعض قواعدها قواعد الميران » ، اي ان عمل الفيلسوف إما ان يجيء متطابقاً مع العلم بالموازين تطابق المتساوين ، وإما ان يكون علم الموازين شاملاً للفلسفة يجانب منه دون جانب . من هنا كانت « الميزان » هو العلم والفلسفة ، لولا ان كلمة « ميزان » ( عتيد جابر ) أعم من كلامي « علم وفلسفة ». فالميزان جنس والفلسفة فرع ينطوي تحته . هي وكل ما يتصل بها من فروع .

(١) يقول جابر : « ان في المزوف الواقع على الادوية وغيرها في الثلاثة اجناس ( النبات والحيوان والحجر ) ما ينبغي عن باطنها ولا ينبغي عمما في ظاهره ، وفيما ما هو بالعكس ، مثل ان ينبغي عمما في الظاهر ولا يدل على الباطن ، وفيما ما ما يوجد جميعاً فيها ، وفيما ما يدل على ما فيها ( ظاهراً وباطناً ) وزيادة تحتاج الى ان تلقي ويرمي بها ، كما يحتاج الناقص ان يتم ويزيد ... . ( الجزء الاول من كتاب الاحجاج على رأي بلينوس ، مختارات كرارس ، ص ١٣٢ )

(٢) ميزان الطبائع هو العلم الذي نعلم به كم من الطبع الفلاني ( الحرارة ، البرودة ، البيوسة ، الرطوبة ) موجود في الكائن الفلاني . فاذا كانت الحرارة غالبة عليه عرفنا ان البرودة فيه مستكنة ، مستبطة ، وان كانت البرودة غالبة فيه عرفنا ان الحرارة فيه هي المستكنة المستبطة ، وكذلك قل في صدق البيوسة والرطوبة ... .

للكيّيات التي اختصتها منه نفس العالَم ، أي مدى شوق النفس لحلوها في المادة : ومن هذا الشوق الذي يحدو النفس نحو المناصر الطبيعية ينشأ المبدأ الذي هو في اصل الموارزن . وباستطاعتنا اذن ان نقول ان تحول الاجسام مرهون بتحول النفس المرتدة الى ذاتها . والنفس هي عين المكان الذي يحدث فيه التحول . فالعملية الكيميائية تظهر وكأنها عملية نفسية – روحية . لا نقول ذلك لكي يجعل من النصوص الكيميائية رموزاً خرافية عن النفس ولكن لأن مراحل العملية المطبقة حقاً على مادة حقيقة ملموسة ، ترمز الى مراحل ارتداد النفس الى ذاتها .

ان المقاييس المعقّدة ، والأعداد الكبيرة التي يتوصل اليها جابر بدقة متناهية ليس لها أي معنى بالنسبة لخبراتنا اليوم . ولما كان المبدأ والهدف « لعلم الميزان » هو الوصول الى قياس رغبة « نفس العالم » وتشوقها للحلول في المادة ، يصعب علينا اذن ان نرى فيه سبقاً في موضوع العلم الكمي الحديث ؟ ولكنه ، بالمقابل ، يمكن ان ينظر اليه على انه سبق علمي في موضوع « الطاقة النفسية » التي تستدعي في أيامنا هذه مجموعة كبيرة من الأبحاث . كان « ميزان » جابر « علم الجبر » الوحيد الذي يخوضه ان يلاحظ درجات « الطاقة الروحية » للنفس *Energie spirituelle de l'Ame* التي تحمل في الطبائع ، ثم تتحرر من هذه بواسطة الكيميائي الذي بتحريره للطبائع يحرر نفسه ايضاً في آن واحد .

= واللغة في رأي جابر هي نتاج ظهر بالطبع لا بالاتفاق العرضي وهذا في ذات دلالة اصيلة على حقائق مسمياتها . والمعروف تقابل الكيفيات الاربع في الطبيعة :

فالحرارة يقابلها : أ - ه - ط - م - ف - ش - ذ .

والبرودة يقابلها : ب - و - ي - ن - ص - ت - ض .

واليسوسية يقابلها : ج - ز - ك - س - ق - ث - ظ .

والزطوية يقابلها : د - ح - ل - ع - ر - خ - غ .

٣ - أشرنا الى ان جابر بن حسان كان ينظر « لميزان الحروف » على انه اشرف الموازين جيماً . ( راجع الفصل الرابع ) . وقد توسع « الغنوصيون » في الاسلام بنظرية حول « الغنوص » القديم ورأوا ان الحروف المهجائية ، لكونها في اساس الخلق ، تمثل تجسيماً او تجسيداً للكلام الاهي ( انظر ماركوس الغنوسي ) ، وفي هذا الكتاب « العرفاني » الشيعي « المفيرة » . وقد أجمع الرأي على ان الامام « جعفر » هو معرف الناس لـ « علم الحروف » وقد اخذ المتصوفون السنة ، هم ايضاً ، هذا العلم عن الشيعة منذ النصف الثاني للقرن التاسع الميلادي ( الثالث للهجرة ) . كما بحث « ابن عربي » وتلاميذه في هذا العلم . اما عند الاسماعيلية فان النظر في الاسم الاهي يقابل « الغنوص » اليهودي حول « الكلمات الرابعة » . *Le tétragramme*

يهم جابر بنوع خاص بـ « ميزان الحروف » هذا في رسالة له بعنوان « كتاب المجيد » ؟ هذه الرسالة ، بالرغم من كونها عوبيصة الفهم ، الا انها تفصح لنا عن الروابط بين مذهب جابر الكيميائي و « الغنوص » الاسماعيلي لا بل انها قد تؤدي بنا الى معرفة سرّ شخصية جابر . تحمل هذه الرسالة مطوية قيمة الحروف الرمزية و معناها ؟ هذه الحروف الرمزية ثلاثة : العين ( رمز الامام ، الصامت ، علي ) واليم ( رمز النبي ، الناطق ، المعبر عن الشريعة ، محمد ) والسين ( تذكرة سلمان الحجّة ) . وقد سبقت الاشارة الى انه حسب ترتيب المقامات التي تجعلها لكل من هذه الحروف يكون لدينا الترتيب الرمزي المميز للشيعة الاثني عشرية والاسماعيلية الفاطمية ( ميم - عين - سين ) او الاسماعيلية الاولى ( وهم الذين تشير اليهم رسالة « ام الكتاب » تحت فصل « معارك سلمان السبعة » ) او اسماعيلية الموت ( عين - سين - ميم ) : في هذه الحالة يكون المقام الاول لسلمان ، الحجّة ، على اليم . ويبعد جابر هذا الترتيب المقامي بتطبيق دقيق لقيمة التي يكتشفها الميزان لكل من الحروف الثلاثة موضوع حديثنا .

وبعد ، فمن هو «السين» المجيد ؟ لم يشر جابر في اي من كتاباته الى انه الامام المنتظر ، الإكسير الذي ، بفيض من الروح الاهي ، سوف يبدل الامور في هذه الحياة الدنيا . ( وهذه الفكرة تقابل علم المعاد في كل الفرق الشيعية ، والتي حاول الشراح الغربيون ان «يسووها» ) . السين هو الغريب ، هو اليتيم ، هو ذاك الذي اهتدى الى الطريق السوي وتبع الامام ، ب مجرد جهده ونظره . ذاك الذي يظهر نور الـ «عين» ( الامام ) لكل الغرباء امثاله ، ذلك النور الخالص الذي يبطل الشريعة ، تلك الشريعة التي ترددت من حال الاجسام والانفس ، نور انتقل منذ «شيث» Seth بن آدم حتى المسيح ومنه الى محمد في شخص سليمان . ولكن «كتاب المجيد» ينص على ان فهم هذا الكتاب ، وفهم الترتيب نفسه لكل المؤلفات الجبارية ، يعني ان يكون المرء وكأنه جابر نفسه . وفي مكان آخر ، وتحت ستار اللغة الحميرية والشيخ الغامض الذي علّمه إياها ، يقول جابر لقارئه : « اذا قرأت كتابنا المعروف بالتصريف ، فحينئذ تعرف فضل هذا الشيخ وفضلك ايتها القارئ والله يعلم انك انت هو »<sup>(١)</sup> . ان شخصية جابر بن حيان ليست اسطورة ولا خرافاة

(١) يقول جابر : « ولقد تعبدت في استخراج الحميري ( يقصد اللغة الحميرية ) تعباً ليس بالسهل لأنني لم أر أحداً يقول انه سمع من يقرأ به فضلاً عن ان أرى من يقرأ به ، الى ان رأيت رجلاً له أربعين وثلاث وستون سنة فكنت اقصده ، وعلّماني الحميري ، وعلّماني علوماً كثيرة ما رأيت بعده من ذكرها ولا يحسن شيئاً منها – قد أرددتها كتيبي في الموضع الذي تصلح ان أذكرها فيها – وذلك اذا سمعتنا نقول : « قال الشيخ الكبير » فهو هذا الشيخ ؛ اذا قرأت كتابنا المعروف بالتصريف ، فحينئذ تعرف فضل هذا الشيخ وفضلك ايتها القارئ والله يعلم انك انت هو » .. ( كتاب «الحاصل» – راجع مختارات كراوس ص ٥٣٨ – ٥٣٩ )

ويملأ الدكتور « ذكي نجيب محفوظ » على هذا القول في كتاب له بعنوان « جابر بن حيان » فيقول : « اعتقد انه يقصد بقوله : « ايتها القارئ » سيده جعفر الصادق الذي طلما يوجه اليه الخطاب ؛ وفي توجيهه بين هذا القارئ المخاطب وبين الشيخ الذي يروي عنه ويقول انت عمره ٤٦٣ عاماً ، ما أظنه يرمي الى توارث العلم خلال اجيال الاسرة العلوية الشريفة ، ولذلك ان جابرأ كان من الشيعة » . ( جابر بن حيان ، ذكي نجيب محفوظ ، ص ١٣٧ )

ولكن جابرأ هو اكثـر من شخصيته التاريخية . الجيد هو النموذج والمثال ، فـان كان هناك اكثـر من مؤلف لمجموع المصنفات المنسوبة بـجاـبر لـكان على كلـ منهم ، ان يعاود الكتابة ، تحت اسـم جابر بن حـيـان ، وـمـاـثـةـ المـثالـ نـصـبـ عـيـنـيـهـ .

هذه المـاـثـةـ هيـ الكـيـمـيـاءـ الـيـ لاـ تـقـدـرـ انـ نـرـسـ لهاـ طـرـيـقاـ الاـ بـذـكـرـ بـعـضـ الـاسـماءـ مـنـهاـ : «ـ مؤـيدـ الدـينـ حـسـينـ الطـفـرـائـيـ »ـ ، شـاعـرـ كـيـرـ وـكـاتـبـ وـكـيـمـيـائـيـ شـهـيرـ ، مـنـ اـصـفـهـانـ (ـ أـعـدـمـ عـامـ ٥١٥ـ /ـ ١١٢١ـ )ـ ، وـ دـحـيـ الدـينـ اـحـمـدـ الـبـوـنيـ »ـ (ـ الـتـوـفـيـ عـامـ ٦٢٢ـ /ـ ١٢٢٥ـ )ـ الـذـيـ درـسـ خـنـوـاـ منـ مـائـةـ كـتـابـ منـ مـؤـلـفـاتـ جـاـبرـ . وـ الـامـيرـ الـمـصـريـ «ـ أـيـدـمـورـ الـجـلـدـيـ »ـ (ـ تـوـفـيـ عـامـ ١٣٤٢ـ /ـ ٧٤٣ـ اوـ عـامـ ٧٦٢ـ /ـ ١٣٦٠ـ )ـ وـ هـوـ يـحـيـيلـ دـائـماـ إـلـىـ كـتـبـ جـاـبرـ »ـ وـ بـيـنـ كـتـبـهـ الـمـديـدةـ وـ اـحـدـ بـعـنـوانـ «ـ كـتـابـ الـبـرـهـانـ فـيـ اـسـرـارـ الـمـيزـانـ »ـ وـ هـوـ مـؤـلـفـ مـنـ اـرـبـعـ بـجـلـدـاتـ ضـخـمةـ ؛ وـ هـذـاـ الـمـؤـلـفـ يـهـتـمـ بـنـوـعـ خـاصـ بـالـتـحـولـ الـرـوـحـيـ وـ يـائـهـ بـالـعـمـلـيـةـ الـكـيـمـيـائـيـةـ : الـفـصـلـ الـاـخـيـرـ مـنـ كـتـابـ «ـ نـتـائـجـ الـفـكـرـ »ـ وـ بـعـنـوانـ «ـ حـلـ الـكـاهـنـ »ـ يـشـيرـ إـلـىـ اـتـصالـ هـرـمـسـ بـطـبـيـعـتـهـ التـاسـمةـ )ـ . فـيـ اـيـرانـ ، وـ فـيـ الـقـرـنـ الـخـامـسـ عـشـرـ ، عـلـقـ اـحـدـ شـيوـخـ التـصـوفـ فـيـ كـرـمانـ ، وـ هـوـ «ـ شـاهـ نـعـمـةـ اللهـ الـوـليـ »ـ ، عـلـقـ بـخـطـ يـدـهـ عـلـىـ نـسـخـةـ لـدـيـهـ مـنـ كـتـابـ «ـ نـهـاـيـةـ الـطـالـبـ »ـ للـجـلـدـيـ . وـ بـيـنـ الـقـرـنـ الثـامـنـ عـشـرـ وـ التـاسـمـ عـشـرـ أـعـرـبـ شـيوـخـ النـهـضـةـ الصـوـفـيـةـ فـيـ اـيـرانـ ، بـدـورـهـ ، عـنـ مـراـحـلـ الـاتـصالـ الصـوـفـيـ »ـ ، بـعـضـ الـاـشـارـاتـ وـ الـمـلاـحظـاتـ الـكـيـمـيـائـيـةـ ؛ نـذـكـرـ مـنـهـمـ «ـ نـورـ عـلـيـ شـاهـ »ـ وـ «ـ مـظـفـرـ عـلـيـ شـاهـ »ـ . اـمـاـ فـيـ الـمـدـرـسـةـ «ـ الشـيـخـيـةـ »ـ ، فـانـ التـصـورـاتـ الـكـيـمـيـائـيـةـ مـتـعلـقةـ بـالـذـهـبـ الـحـيـكـمـيـ «ـ لـجـسـدـ الـقـيـامـةـ »ـ . *Corps de résurrection*

### ٣ - مـوسـوعـةـ «ـ اـخـوـانـ الصـفـاـ »ـ

١ - يـظـهـرـ اـخـوـانـ الصـفـاـ فـيـ مـوسـوعـهـمـ عـلـىـ شـكـلـ جـمـعـيـاتـ سـرـيـةـ اـحـاطـتـ

نفسها بستار من التكتم ولم يكشف اعضاؤها عن اسمائهم . ويتتفق على ان رسائلهم كما وصلت اليانا تعود الى القرن العاشر الميلادي ( الرابع للهجرة ) كما ان بعض الفلاسفة والمؤرخين ( كالتوحیدي ، وابن القسطی ، والشهرزوري ) يذکرون لنا أسماء بعض الاخوان الذين ساهموا في كتابة هذه الرسائل منهم : ابو سليمان البستي المعروف بالقدّسي ، وعلي بن هارون الزنجاني ، ومحمد بن احمد النهرجوري ، والعوفي .

لم يكن اخوان الصفا جماعة ألف بين قلوبهم المذهب الشيعي وحسب ، بل كانوا جماعة فكرية ذات نزعة اسماعيلية خاصة بالرغم من ان كتاباتهم الخدراة لا تكشف عن الأمر الا لأولي العلم والإدراك . ومن الثابت ان دعوتهم كانت تهدف الى نشر آرائهم بين العامة ولكن كلمة « العامة » عندهم لا تحمل المعنى الذي أليغنا معرفته . واذا ثبت لدينا ان عدة نسخات من رسائلهم كانت توزع سرًا في المساجد فالغرض من ذلك ، برأي التعليم الاسماعيلي ، توعية من له القدرة على المعرفة بأن هناك اموراً وراء الشريعة ، هذه الشريعة التي لا تتبع الا في شفاء النفوس الضعيفة والمريضة . فلامر يتعلق بهداية من هو كفاه لمعونة الحقيقة الروحية . وانه لمن الخطأ ان تتكلم هنا ، على عادة الباحثين ، عن توافق بين الدين والفلسفة . ففي الباطن طبقات من المعانى تقابل استعداد النفس للتفهم والإدراك . وعلى ذلك أساس الاخوان نظامهم المثالي . من الثابت ان دعوة الاخوان كانت تصبو الى التحرير الروحي ولكن هذا لا يعني انها دعوة عقلية او « لأدرية » ، اذ ان ذلك لا يُعد بالنسبة للاخوان « تحريراً » بل ينبغي حل « المستجيب » الى ان يحيى على شاكلة الله . وهذه الفلسفة « التعليمية » هي في عداد فلسفة النبوة .

٢ - ان رسائل الاخوان في البصرة تكاد تشمل جميع فروع المعرفة . وتعطي لمجود الجنس البشري معناها وحقها . وهي تتالف من ٥١ رسالة ( وقد ظهرت في النشرات المعاصرة رسالة اخرى يظهر انها اضيفت الى تلك).

و سنشير الى هذه الرسالة الثانية والخمسين فيها بعد ) و قسموا رسائلهم الى اربعة اقسام : الرسائل التعليمية الرياضية والمنطقية وهي اربع عشرة رسالة ؛ الرسائل الطبيعية بما فيها علم النفس وهي سبع عشرة رسالة ؛ الرسائل الماورائية وهي عشر رسائل ؛ الرسائل الناموسية الالهية والفلكلورية وهي عشر ( او أحد عشرة رسالة بما فيها الرسالة الاضافية ) .

ان بعض المطبيات ذات الاصل الاسلامي قد لقحت عند الاخوان ، بالمطبيات اليونانية المتعلقة بخصائص الاعداد . وليس من قبيل الصدفة ان تحتل الحسابية الفيشارورية مركزاً مرموقاً في رسائل الاخوان ، وان يكون عددها ٥١ رسالة وان تبحث سبع عشرة منها (  $17 \times 3 = 51$  ) في العلوم الطبيعية ( فالرقم ١٧ يلعب دوراً بارزاً في الفنون la gnose اليهودي . اضف الى ذلك ان الرقم ١٧ يشير الى عدد الاشخاص الذين تكلم عنهم المرفاني الشيعي « المفيرة » ، والذين سوف يبعثون إبان ظهور الامام المهدي ويعطى لكل منهم حرفاً من المروف السبعة عشر التي تؤلف اسم الله الاعظم ، وكذلك فان ٥١ متتصوفاً ينهلون من بحر الالعین - ميم - سين ، يسرون على أبواب حرّان ، وهي مدينة الصابئة والمركز الشرقي للفلسفة الفيشارورية ) .

وكذلك نجد عند اخوان الصفا تلك النزعة التي تكلم عنها جابر بن حيان ، لرفع مبدأ الميزان الى مصاف المبادئ الماورائية . كل فلسفة وكل علم ما هو الا ميزان على حد قول جابر . فالميزان اذن ( وهو تأمل للأعداد - المثلث ) نوع من المعارف يفوق الفلسفة وكل ما تحتويه الفلسفة . وكذلك عند اخوان البصرة فان لكل نظام ولكل علم موازينه الخاصة . والميزان الاعظم هو الذي أشار اليه القرآن ( الآية ٤٨ من السورة ٢١ ، في يوم القيمة ) ثم ان كلمة ميزان تأخذ غالباً طابعها الشيعي الاسماعيلي . الأمر يتعلق « بالميزان المستقيم » ( القرآن آية ٣٧ سورة ١٧ وآية ١٨٢ سورة ٢٦ ) ، بهذا التوازن وهذه العدالة التي تشير اليها كلمة « عدل » مع كل ما فيها من معنى ديني

و فلسي ذلك انه سيفصل بالقيام بها إمام القيمة الذي يرجع ايات الاخوان  
الى انتظاره ) .

٣ - اما نظام الاخوان فيحتوي على اربع مراتب وفقاً للاستعداد الروحي  
الذي ينمو مع العمر :

١ ) الطبقة الاولى منهم شبان يتراوح عمرهم بين خمسة عشر وثلاثين ،  
تنشأ نفوسهم على الفطرة . ٢ ) اما الطبقة الثانية فرجال بين الثلاثين  
والاربعين ، تفتح لهم ابواب الحكمة الدنيوية ويملؤن معرفة الاشياء بطريق  
الرمز . ٣ ) وبعد سن الأربعين فقط ، يصبح بوسع « المستجيب l'adepte »  
ان يطلع على اسرار الحقيقة الروحية المستترة في تسايا الكلام الظاهر من  
الشريعة . وهذا النمط من المعرفة هو معرفة نبوية ، ( انظر اعلاه الفصل الثاني ،  
أ ، ٥ ) . ٤ ) فاذا نیتف الرجل على الخسین انكشفت له الحقيقة الروحية  
الباطنية ، وصار يشهد حقائق الاشياء على ما هي عليه ، كملائكة المقربين ،  
وينفذ الى اسرار « كتاب الوجود » كنفاذة الى اسرار الكتاب المنزل .

ان تنظم هذه المراتب يقوم على الاستعداد الداخلي وعلى الدرجة الروحية  
في سياق التعليم الذي يُعرض خلاله لرتب الفلسفه ومنازلهم . وعند الاخوان  
مزيج من المفاهيم الصابئية والاسعاعيلية ، يدرّس فيها ان الاخوان ، كسلفهم ،  
معرضون للتشتت والاضطهاد الذين ينالان رجال الله في « دور الستر »  
.

*Cycle d'occultation*

٤ - ليس هناك من شك في علاقه الاخوان بالاسعاعيلية . ويتبين ذلك  
اذا ماقرأنا الرسالة الجامعه التي هي في الحقيقة الرسالة الثانية والخمسون من  
مجموعه الرسائل . هذه الرسالة تكشف عن غور المواضيع المبحوثة في مجموع  
الرسائل . تفتح بحكاية عن آدم ( المعنى الباطني لخروجه من الجنة ) وهي  
نفسها تلك التي تلخصنا لها فيما سبق ( صفحه ١٤٧ وما يليها ) . ان السنة

الاسعاعيلية الثابتة تنسب هذه الرسالة لشانى الأئمة الثلاثة المستورين ، وهو الامام الوسط بين محمد بن اسماويل ( ابن الامام اسماعيل الذي تنسب اليه الاسعاعيلية ) وعبدالله مؤسس الدولة الفاطمية ( الذي ولد عام ٨٧٤ م / ٢٦٠ هـ ، انظر ص ١٣٤ ) ولقد اقسم الشيعة كما نعلم الى قسمين : الاثني عشرية والاسعاعيلية وذلك بعد الامام السابع . ولا يحب الخلط ، كما أشرنا ، بين مبدأ « الستر » الذي يسري على الأئمة الذين ذكرناهم هنا ، وبين مبدأ « الغيبة » وهي غيبة الامام الثاني عشر عند الشيعة الامامية ) . فلامام احمد ( وهو آخر احفاد الامام اسماعيل ) بلغ أشدّه ما بين القرن الثامن والحادي عشر ( الثاني للهجرة ) والقرن التاسع ( الثالث للهجرة ) . والسنة الاسعاعيلية تعتبره كذلك مؤلف بمجموعة رسائل اخوان الصفا ( او مشرفًا على تأليفها ) . حلّ هذه الصعوبة التاريخية يمكننا ان نقرّ بما قال به « إيفانوف » من انه منذ عهد الامام كان هناك نواة لهذه الرسائل ما بثت ان توسيعها مع الزمن حق اصبحت بمجموعة رسائل الاخوان .

اما موقف اهل المذهب السني الحنيف ، من اخوان الصفا ورسائلهم ، فيكفي لمعرفته ان نذكر بأن الخليفة المستبعد أمر في عام ٥٥٤ / ١١٥٠ بأن تحرق رسائل الاخوان جميعها سواء الموجود منها في المكتبات الخاصة او العامة ( مع مؤلفات ابن سينا ) . ومع ذلك فقد وصلت كتاباتهم اليانا ، كما أنها ترجمت الى الفارسية والتركية وكان لها أثر بالغ على جميع المفكرين والمتصوفين في الاسلام .

#### ٤ - الرازى طبيباً وفيلسوفاً

١ - هو محمد بن زكريا الرازى ولد حوالي عام ٢٥٠ / ٨٦٤ م في الرى<sup>١</sup> ( على بعد بضعة عشر كيلو متراً من جنوب ايران الحالية ) . طبيب شهير

وشخصية ايرانية فذة . قام برحلات كثيرة . ونعلم عنه انه كان مديرأ لمصلحة الري وقام بهذه المهمة نفسها في بغداد . توفي في مسقط رأسه عام ٣١٣ هـ / ٩٢٥ م او عام ٣٢٠ / ٩٣٢ . ونفضل ان نشير اليه هنا باسم « رازيس » Rhazes باليونانية ، وتميزا له عن عدة مفكرين آخرين عرروا باسم « الرازي » ، بالإضافة الى ان فيلسوفنا عرف من خلال ترجمة كتبه الطبية الى اللغة اللاتينية في القرون الوسطى باسم « رازيس » ، واشتهر بهذا الاسم في الغرب كله أثناء العصر الوسيط<sup>(١)</sup> . بقيت مؤلفاته العلمية هي وحدها المعروفة مدة طويلة وهي تبحث على وجه خاص في الطب والكيمياء . اما كتبه الفلسفية ( ويُعتبر الرازي من أتباع الفيتشاغورية ) فقد بقيت مفقودة مدة طويلة . ويعود الفضل في اعادة جمع كتبه للستشرق « بول كراوس » الذي توصل الى ذلك من خلال معرفته وأبحاثه عن المذهب الاسماعيلي ( جمع « كراوس » مختارات من كتب « الرازي » عددها احد عشر ، في كتاب واحد ، في القاهرة عام ١٩٣٩ ) .

٢ - من الملاحظ حقاً ان المؤلفين الاسماعيليين كانوا دائمًا على نقاش وجداول مع « الرازي » لا سيما معاصره ومواطنه « ابو حاتم الرازي » . وهناك انتقادات له بعد موته قام بها « محمد سرخ النيشابوري » ( الذي ناقش قصيدة استاذه ابي الهيثم البرجاني ) و « حميد الكرمانی » ، و « ناصر خسرو » . وقد أفادتنا هذه المناوشات كثيراً ، بذكرها بعض الاستشهادات الطويلة القيمة من مؤلفات فقدت في ذلك العصر . يمكننا ان نعتقد ، مسبقاً ، ان هؤلاء الایرانيين ذوي الثقافة العالية قد توفرت لهم الامور والاسباب التي يجعلهم يتتفقون فيما بينهم ، ذلك انهم يواجهون بالفعل نفس الخصوم ، وهم : المدرسيون واهل النص من الاسلام « السلفي » وكل من لف لفهم من أعداء

(١) الا انتا نشير اليه هنا باسم « الرازي ». فإذا اردنا ان نشير الى مفكر آخر يشاركه هذا الاسم ذكرنا اسمه او كتبه او لقبه فنقول « ابو حاتم الرازي » مثلًا الغ ...

البحث الفلسفى ، ولكن مع ذلك بقيت اهدافهم متباعدة . على انهم كانوا أهلاً للخلاف فيما بينهم . فالرازى بمجاہته للاسماعيليين لم يحابه جماعة من النصين الورعين ، ولا من أعداء الفلسفة المتعصبين بل واجه قوماً كان لهم سعى الحديث في سبيل إثبات قيمة الفلسفة وحقوق الفكر الفلسفى ( ولنا خير مثال على ذلك في تلك الحلة التي شنتها « ناصر خسرو » في هذا السبيل ) .

اذا أردنا ان نقصى أسباب هذا الخلاف وجدنا أعراضه الاولى في آراء الرازى عن الكيمياء . وان يكون الرازى قد عرف جابرأ بن حيانت ام لم يعرفه فان آرائهما مختلفة ، وأذا كنا نعلم الصلة الوثيقة بين كيمياء « جابر » والعرفان الاسماعيلي لأدركتنا ان جهل « الرازى » بعلم الميزان يتضمن التنكر ، ان لم نقل العداء ، للمبدأ الأساسي في التوحيد ، الذي أشرنا في ما سبق الى ان العملية الكيميائية لم تكون الا تطبيقاً مثالياً له . وهكذا تتضح لنا النزعة العامة عند « الرازى » في رفضه للتآويلات الباطنية والرمزية لأحداث الطبيعة . انتا تجاه نظرتين للعالم مختلف احدهما عن الاخرى . ولكن ، لما كان كل مؤلف لا يستوفى أفكاره ومقاصده حقها كاملاً من البحث والشرح فان جهوداً كثيرة قد بذلت في سبيل التوفيق بين كيمياء « جابر » وكيمياء « الرازى » . ( مثال ذلك ما قام به المجريطي المنحول في كتابه « رتبة الحكم » ) .

٣ - اما المسائل الرئيسية التي يهاجم الاسماعيلية الرازى من أجلها فيمكن حصرها في اربع : الزمان ، والطبيعة ، والنفس ، والنبوة . ويستهدف هجومهم اولاً المبدأ المميز لفلسفة « الرازى » الا وهو تأكيده على المبادىء الخامسة التي يقول بازليتها وهي : الحالات ، والنفس الكلية ، والهليول الاولى ، والمكان المطلق ، والزمان المطلق . لقد ترك لنا « ابو حاتم الرازى » في احد كتبه تفاصيل مناقشة تستهدف ايضاح قضية اولية : أما هناك من تناقض في النظر الى الزمان على انه مبدأ مطلق؟ ان الفائدة العميمية في هذه المناقشة هي في إظهارها للتميز الذي يقيمه الرازى بين زمان يقاس بحركة الأفلاك ،

و زمان لا قياس له ، فلا يتعلّق بالأفلاك حق ولا بالنفس الكلية ، ذلك انه انما يتعلّق بعالم فوق عالم النفس ؟ ( ويقول « ناصر خسرو » ، هو الآخر ، ان الزمان مقاس منذ الأزل بمحركات الأفلاك ، وان الأزل هو وقت لا قياس له ، واذن فلا بد له ولا نهاية ) .

المناقشة هذه لا تنتهي الى حل ؛ اذ ان المتناقشين لا يتكلمان عن زمان واحد بعينه . فالتمييز الذي يقيمه « الرازى » بين الزمان المطلق والزمان النسبي المحدود يقابل في فلسفة « بروكسل » ، الأفلوطيني التمييز بين الزمان المنفصل والزمان غير المنفصل كما انه يذكر بأقوال « الزروانية » في بلاد فارس القديمة عندما ميّزوا في نظرتهم للكون بين « زمان بلا حدود » و « زمان طويل الامد » *Temps à longue domination* . وينذكر البيروني ان الرازى كان متأثراً في هذه النقطة بالذات بفيلسوف فارسي عاش في القرن التاسع لليلاد ( الثالث للهجرة ) هو « إيرنشيري » الذي لا نعلم عن مؤلفاته شيئاً الا من خلال بعض الاستشهادات . وكان هو الآخر شخصية فذة يروي عنه « البيروني » انه طرح كل الديانات المعروفة في زمانه جانباً ليتّخذ لنفسه ديانة خاصة ، كما ان « ناصر خسرو » يشيّ عليه اجل الثناء .

٤ - اما فلسفة الطبيعة او ، على الادق ، ذلك العلم المسمى عادة « بعلم طبائع الأشياء » ، فان « الرازى » يذكر ، في مقدمة كتاب له في هذا الشأن ، ان الفلسفه الطبيعيين قد ذكروا اموراً قيمة « ولكنهم مع ذلك لم يتطرقوا الى البحث في « طبائع الأشياء » ذاتها بل اكتفوا بأن أشاروا الى وجودها وحسب . ولم يبحث واحد منهم في العامل السببي ، او في ايضاح الاسباب والبواعث . ذلك ان العلة ليست من الامور التي تعرف » . هذا الاعتراف بالقصور ، هو نقسه ما يشيره بشدة وعنف الحكم الاسماعيلي « محمد سرخ النيشاوري » اذ يقول : « ان ثق بأقوال الرازى في امور الطب فذلك ممكّن ، اما ان تتبعه في غير ذلك فأمر محال » والناظرة التي يعارض بها

« الرازى » تلتقي وتلمسك التي يعارضه بها « ناصر خسرو » وهي الحركة الاسماعيلية كلها التي تدور حول الطبيعة . فالطبيعة تولدت من المادة الاولى بفعل تأمل عكسته النفس الكلية على المادة ، تماماً كما صدرت النفس الكلية بدورها للوجود عن تأمل العقل الاول لذاته . فالنفس، بهذا المعنى هي وليدة العقل الاول ؟ والطبيعة بهذا المعنى نفسه ، هي وليدة النفس وتليميיתה . لهذا كان بإمكانها ان تتصرف وتقوم بأفعال تأقى شبيهة بأفعال النفس وبالتالي يمكنها ان تكون مبدأ حركة ( وهذا بالذات ما ينفيه « الرازى » ) . فالطبيعة مرآة النفس . من هنا ان المجال الطبيعي هو في حد ذاته مجال روحي ، وان علم طبائع الأشياء يصبح وكأنه علم النفس ذاتها . وهكذا نصل الى مفهوم العلم عند جابر بن حيان بينما يبقى الرازى بعيداً عن ذلك كل البعد .

هـ - ان حقيقة الامر هنا تكمن في مفهومين مختلفين حول النفس وحول التاريخي العرفاني *gnostique* للنفس . فتشاؤم « الرازى » نوع آخر غير تشاؤم الاسماعيلية . يتصور « الرازى » مأساة النفس في تاريخ رمزي كان له الأثر في شهرته كـ مانوي متسار *Crypto manichéen* والذي يشتم منه تذكر عرفاني دقيق لا مجال لإنكاره . لقد استبد الشوق بالنفس ودفعها للتدخل في هذا العالم ، دون ان تدرى انها بذلك سوف تزعزع المادة في حركات فوضوية صارخة<sup>٢٦</sup> فيُجبر بذلك مساعها . وهكذا تصبح النفس الكلية أسيرة تعيسة في هذا العالم . وهنا يرسل الخالق جزءاً من جوهره الاهي وهو العقل لكي يعود بالنفس الى رشدتها ويدركها بأن هذا العالم ليس عالمها . من هنا تنشأ رسالة الفلسفه<sup>٢٧</sup> ودورهم في إغاثة الانفس والعمل على نجاتها بواسطة الفلسفة ، اذ بالفلسفة تتمكن النفس من معرفة عالمها الحقيقي .

لكي ندرك رد الاسماعيلية على هذا العرفان *Gnose* « الرازى » ، الذي غالباً ما يكون ردأً شديد اللهجة ، يجب ان نتمثل في ذهنياً فكرتهم الخاصة عن العرفان ، تلك التي تروي تقلب الفلك الثالث من افلاك عالم الابداع ، على

نفسه، وهو ذلك الانسانية الذي هبط الى الدرجة العاشرة نظراً لخطئه و هو سهء، ثم خلق هذا العالم كي يساعد أهله على الانجذاب والنجاة. ويرد «ناصر خسرو» على الرازبي بقوله ان الانقوم الثاني من عالم الابداع ، وهي النفس ، لم تهبط الى عالم الطبيعة لكي تكون فيه الصور؛ فهي ما فعلت الا ان عكست تأملها ذاتها على هذه الطبيعة ؟ فظهرت فيها الحركة والحياة . ان الانفس الجزئية الفردية هي التي راحت ضحية هذا السقوط ؟ صحيح ان هذه الانفس هي اعضاء في عالم الابداع الخاص بالنفس الكلية ، ولكن النفس الكلية تبقى مع ذلك متميزة عنها . وبعد ، ألم يرجع ارسطو نفسه ، في نهاية « كتاب النهاية » ، الى النفس الكلية باعتبارها سيدة ارواح الفلسفه ؟ فكيف تؤول النفس الكلية اذن الى مجموع الانفس الجزئية ؟ الطبيعة عند الاسماعيلية هي مرآة النفس ؟ والنفس بمحاجة الى الطبيعة كعضو خاص من اعضائها ، حتى تعرف الى ذاتها ، وتدرك هذه الذات . والكائن الذي يكون في وضع التعرف الى ذاته ، وادراك كنهها ، يفترض ازدواجية في كيانه . على ان هذه الازدواجية ليست « الشر » ، فالطبيعة ليست شرآ بل انها الوسيلة التي تساعده على تقلص الشر الذي كان قد أصابها في فترة ما قبل الأزل . ( الفرق واضح هنا بين العرفان الاسماعيلي والعرفان عند الرازبي ) « سنة الوجود هذه » هي التي تدبّر وتشرف على سير الادوار والحقائق في هذا العالم ؛ وفيها يمكن سر علم المعد *Secret de l'eschatologie* . وبالتالي سر فترات النبوة .

٦ - نصل الى صميم الخلاف موضوع حديثنا وهو موقف « الرازبي » من النبوة . فهو يعود الى مهمة الفلسفه في ارجاع الانفس الى رشدتها ، تلك الانفس الغارقة في بحر من السبات والغيبوبة . ويرد الاسماعيليون بقولهم : ان توعية هذه الانفس امر فوق طاقة الفلسفه وهو يحتاج لإرشاد الانبياء وأقوالهم . ألم تكون معاشر الفلسفه مجهملة في اغلب الاحيان من قبل العامة ، ومغضبة من قبل الحكماء ؟ ويعتبر الرازبي ان الانفس التي لم تتنقى بالفلسفه تتباهي ، بعد

الموت ، في هذا العالم وهي نفسها تلك الشياطين التي ترسّل الكبriاء والعظمة للناس وتجعل منهم أنبياء عرضاً وصادفة . لقد تكلم « الرازى » بانفعال بالغ عن خداع الانبياء، ومكرهم الشيطاني ( وقد يكون لأقواله هذه أثر في تأليف المقالة القدية اللاذعة « الدجالون الثلاثة » التي لاقت استحساناً بالغاً عند العقليين في الغرب منذ « فردريلك الثاني » حتى « هومستوفن » ) . وهنا يسأل الاسماعيليون : لماذا تفرض الانبياء كلهم للتكميل والاضطهاد والتذمّر من قبل ذرية « ابليس »، أولئك الأبالسة في صورة البشر والذين ناضل الانبياء جميعاً ضدهم ؟

لقد نادى « الرازى » بقوة وحزم ، به مساواة ، بين البشر ، ثابتة لا تتحول . البشر كلام متساوون ، ولا يعقل ان يكون الله قد اختار بعضاً منهم لكي يعهد اليه بالرسالة النبوية . أوليس لهذه النبوة الاأسوء النتائج من اقتتال وحروب تستتر تحت راية المعتقدات والمذاهب الفارغة . وتحبيب الاسماعيلية على ذلك بأن هذا ما يجب فعله بالذات : ان نقود الناس الى ما وراء النص الحرفى لهذه المعتقدات . فإذا كان الناس اهلاً لإدراك التأويل الباطني وفهمه ، لتبيّن لهم ان كل دين من الديانات له وضعه المعين ورتبته المعينة دون تعارض ولا تقارب . ومما يكمن من أمر الرازى ودعوته لمساواة ، أفال يؤكّد هو نفسه بأنه مرشد ، ومعلم ؟ ألم يؤكّد بأنه اكتشف ما كان يجهله الاقدمون ؟ والفلسفه اتقنهم ، أليسوا على خلاف فيما بينهم ؟ ألم يرتكبوا كذباً او خطأ ؟ وتحبيب الرازى بهذا الرد الرائع : « ليست القضية قضية خطأ او انحراف عن الصواب ، فقد بذل كل من الفلسفه جهده ، وب مجرد بذلك لهذا الجهد ، فهو يسير في طريق الحقيقة » ( ان البحث عن الحقيقة هو أثمن من الحقيقة نفسها ، كما سيقول « ليستنغ Lessing » فيما بعد ) .

ان الفائدۃ العميقة في هذه الجادلة تکن في ان الاختلاف ليس اختلافاً مبتدلاً بين العقلانية ، والفلسفة ، والفقه بالمعنى الديني الشائع . انه اختلاف

اكثر عملاً وأصلحة بين فكر ديني باطني ، تعليمي *Initiatique* ؟ وبين إرادة معادية لكل ما يتضمنه هذا الفكر . ان الحلة التي شنتها « الرازى » في كلامه على المساواة بلغت من الحدة مبلغاً اقلبت معه على صاحبها ، ذلك ان الرازى يعي تماماً تفوقه الشخصي . وقد وجد حياله خصوصاً ليسوا ب الرجال فقه ولا يحيى بذاته شريعة ، حتى ولا فلاسفة ورعين يسلمون أولئك ، ولكنهم كانوا رجالاً تعليميين ، ويعلمون حق العلم ان الحقيقة الروحية لا يمكن ان يدرها او يستوعبها جملة الا خيار القوم وصفوتهم فهم وحدهم قادرون على ذلك . والداعي الاسماعيلي لا ينشر دعوته في الامكنة العامة بل هو ينتخب ويصطفي واحداً واحداً . وهناك حقائق روحية تمنع المصطفى قوة على الاندفاع نحو « قياماته » *Ses résurrections* . والسوداء الاعظم من الناس ، لا يمكنهم ، لأسباب خارجة عن نطاق واقعهم الحياتي في هذا العالم ، ان يستوعبوا الا النص الحرفي الظاهر ويجدوا فيه حججاً ودافعاً للقيام بالثورات والفتنة التي تؤدي الى طغيان وظلم أسوأ من ظلم الشرائع التي أتى بها الانبياء جميعاً .

هذا هو وبالتالي معنى ذلك الاسلام الذي يدعى بـ « الاسلام الباطني » والذي يتضح لنا الان ، بعد ان كنا قد استهلينا به دراستنا هذه ، مع تلك « الفلسفة النبوية » التي تقرّغ الشيعة لتوسيعها ومعالجتها . اما فترة النزاع بين الرازى والاسماعيلية فقد كانت من أروع فترات الفكر الاسلامي .

## ٥ - فلسفة اللغة

١ - في بحمل الفكر الاسلامي مضمار طريف ومشوّق ، نجد فيه الخطوط والملامح المدرورة حق الآن جميعاً . فمنذ القرن الاول للهجرة درس السريان والفرس شروحات ارسطو ، التي راجعها الرواقيون والافلاطونيون المحدثون . كما ان « ابن المفع » ، الاديب الشهير الذي ارتد عن المذكورة الى الاسلام ،

والذى كان صديقاً «للخليل بن احمد»، يسر للخليل هذا الاطلاع على كل ما كان في اللغة الفهلوية من ابحاث لغوية ومنطقية . الا ان طبيعة اللغات السامية وفرت للتأمل الفلسفى مواضيع جديدة لا تتضب . والعرب ينسبون علم النحو الى «علي بن ابي طالب» اول الأئمة الشيعة . والحقيقة انتا اذا نظرنا الى كتاب «سيبويه» ، وقد كان تلميذاً للخليل بن احمد ، لوجودناه عملاً ناضجاً ومجهوداً عظيمًا ، يمكن مقابلته «بقانون» ابن سينا في الطب . ومن الغريب ان يكون واضح علم النحو العربي من اصل فارسي (سيبويه) توفي عام ١٦٩ / ٧٨٦ ، كتب مذكراته في شيراز من اعمال فارس ) .

لا زلنا نجهل اول من توسع في هذا العلم . على ان المهم في تاريخ الفلسفة هو ان نعرف كيف توسيع ، على هذه القاعدة وهذه الأسس ، اعمال مدرستي البصرة والكوفة . وبالرغم من اختلاف هاتين فهما تشكلا مدرستين فلسفيتين ونظرتين في الكون تختلفان من حيث الجذور العميقـة .

٢ - فاللغة بالنسبة لمدرسة البصرة ما هي الا مرآة تعكس بدقة وأمانة الظواهر والأشياء والمفاهيم . وينبغي ان نرى فيها بالتالي القواعد نفسها التي يحرى عليها الفكر في الطبيعة والحياة . من هنا الاهتمام بأن يكون لكل نبرة ، وكل كلمة ، وكل جملة ، أساس ترتكز اليه من حيث حقيقة صورها والواقع التي تحتلها . لقد كانت المهمة الأساسية ، والاكثر صعوبة في مدرسة البصرة ، في إيجاد الصلات المتباينة بين اللفظ والمعنى؛ وكان عليها ان تدخل اللغة بكاملها في قوالب عقلية ومنطقية وان تظهر القواعد المتبعة في ذلك . وان تبين ان الشواذات والانحرافات ما هي الا اعراض ظاهرية وان لها في ذلك اسباباً عقلية . وقد أخضع النحاة العرب اللغة الى قواعد تطبق بشكل عام ، شأنها شأن علوم الطبيعة ، والمنطق وعلم الاجتماع ، دون ان يفصلوا مع ذلك بين علم الصرف وعلم النحو ، وهذه القواعد سارية المعمول أينما كانت .

لا شك في ان اللغة الحية المتدالوة لا تتحمل مثل هذه الـ « تلبيولوجيا » الشاملة نظراً لتشعبها واتساعها فيظهر فيها بعض الشواذات. لهذا كانت اعادة بناء التخطيط النحوي امراً شافقاً ومعقداً ؛ اذ ينبغي لفت النظر اذ ذاك الى وجود الشذوذ في الاشياء نفسها . وتتعلق الابحاث الاولية في استخلاص « الاصول » . ووجد نحاة البصرة ان من حقهم ان يتمسكوا بهذه « الاصول » وان يرفضوا منها كل ما لا يبرره التفسير العقلي. فاذا كان هناك بعض الاصول المسلتم بها ، لاعتبارات خاصة ، فان هذا لا يعني ان لنا ملء الحق في ان نصيغ على غرارها او قياسها اصولاً اخرى .

٣ - اما مدرسة الكوفة فعل التقييض من هذا التشديد راحت تعالج نوعاً من علوم اللغة يتقن وذلك العلم الشيعي الذي عرضنا له فيما سبق ( الفصل الرابع ، ١ ) مظهراً نوعاً من الميل الملاحوظ نحو ما سميته بـ « سلسلة العلل المخالفه » *Séries causales anomalistiques* . وقد كانت الكوفة بنوع خاص ، المكان الذي اختمرت فيه الأفكار الشيعية . اما بالنسبة لمدرسة الكوفة ، فان التراث العربي ، وما هو عليه من غنى واتساع ووفرة ، ليصلح ان يكون المنهل الاساسي لعلم النحو ، والkovيون يقررون ببداً القياس شرط أن لا يؤدي ذلك الى التضيحيه باصول مسلتم بها في التراث العربي ؟ ولذلك قيل ان القواعد الكوفية في علم اللغة اذا قيست بالقواعد البصرية المتشددة لم تعد قواعد علمية ، بل هي بالاحرى بمجموعة من الاحكام الخاصة ، تطلق على كل حالة بعينها ، وتتصبح كل حالة خاصة حالة نوعية . وكان في مدرسة الكوفة تلك الخشية من القواعد العامة والاسباب الموحدة يقابلها ميل نحو التنوع يعطي اعتباراً للفردي ، والاستثنائي ، والاصل الواحد . ولما كانوا بدورهم على اهتمام لايجاد صيغ وأوزان فقد ضاغفوا هذه الأوزان الى ما لا نهاية . وفيما كان نحاة البصرة يعرضون عن كل اصل او وزن لا يُبَرِّر خلافه للقياس عقلياً، لم يكن نحاة الكوفة يأخذون بذلك ، ذلك ان التراث العربي بأجمعه ، عندهم ، كا

ورد عند الاعرب ، هو المصدر والاصل للنحو والقواعد وكل « اصل » سمع في الكلام العربي القديم ما قبل الاسلام ، وفي الادب العربي ، يمكن اعتباره اصلاً اساسياً وذلك لمجرد وروده في اللسان العربي القديم . وكل شذوذ عن القاعدة يصبح والحالة هذه اصلاً بذاته ، اي ان مبدأ الشذوذ نفسه له اعتباره .

ان « غوتولد ويل » ( الذي لخصنا لآرائه السديدة فيما تقدم ) يرى ان نقاطاً بين اختلاف مدرسيي البصرة والكوفة ، وبين اختلاف مدرسيي الاسكندرية و « برغاما » ، ويرى في ذلك صراعاً بين اهل القياس واهل السماع . هذه المقابلة لا تهدف في الواقع الا للنهج الفكري ، اذ ان المادة اللغوية تختلف جذرياً عند الفريقين . زد على ذلك ان الخلاف بين النحاة اليونانيين لم يتعدى كونه خلافاً علمياً ، بينما كان موضوع الخلاف في الاسلام خطيراً وبعيد المدى لا يطال الاحكام الحقوقية ، وعلوم الفقه فقط ، بل قد يتعلق به تفسير بعض من آيات القرآن او من التراث الديني والاحاديث . ولقد أشرنا الى الروابط بين الفكر الكوفي وبعض النواحي من العلوم الشيعية . ولنذكر ايضاً ان هناك تقارباً بينه وبين بعض الامور الرواقية باعتباره « اجتہاداً خاصاً بالفرد » ( *Herméneutique de l'individuel* ) . اما ان يكون الفكر البصري هو الذي ساد في آخر الامر فهذا امر عارض ” إن دل على شيء فانما يدل على امر يتجاوز بكثير الحدود البسيطة لفلسفة اللغة .

٤ - ليس من الحق ان نحصر فلسفة اللغة في الاسلام ، وفي ذلك العصر ، بمدرسيي البصرة والكوفة فقط . « فيزان الحروف » عند جابر بن حيان ، والذي أشرنا فيما تقدم الى مبنته وستته ، يمثل من وجهة اخرى ، وبالتأثير الفعال الذي كان له ، عنصراً اساسياً من عناصر فلسفة اللغة هذه . هذه الوجهة الاخرى ، هي تلك التي تعلن النظرية الجابيرية من خلالها انضواؤها تحت راية التراث العرفاني في الاسلام ، هذا التراث المتأثر هو الآخر بالمرفان

القديم وبالتراث الفياغوري المحدث . ولقد أشرنا الى القرابة الحيمة بين نظرية «المفيرة»، «العرفاني الشيعي» وبين نظرية «ماركوس»، العرفاني *Gnostique* (أن جسم الحقيقة مكون من المروف الأبيجدية) . وتدل اشكال المروف وترتيبها في الكتاب الفارسي القديم «أم الكتاب» (راجع ص ١٥٣ وما يليها) على ترتيب الكائنات السماوية والأئمة الشيعة وفقاً للدرجة والرتبة . (وهناك تفسير مائل أوّلت به المروف الرمزية التي نراها في افتتاحيات بعض السور القرآنية ) وهكذا، فإن التراث القديم كله ينظر للإمام «جعفر عليه السلام» على انه واضح علم «الجفر»، وسيذهب «البني» (المتوفى عام ٦٢٢/١٢٢٥)، فيما بعد ، الى ابداء مثل هذه الاعتبارات : «اعلم ان اسرار الخالق ، وموضوعات علمه ، والحقائق الطيبة والكتيبة ، والامور العليا والامور الدنيا هي على نوعين : فهناك الاعداد ، وهناك المروف . فأسرار المروف هي في الاعداد ، وما ظبور الاعداد الا في المروف . فالاولى هي حقائق العالم العلوي المتعلّق بالذوات الروحية ، اما الثانية فتتعلّق بحلقة الحقائق المادية وصيرورتها » .

ولكن «الجفر» يقوم أساساً على علم الابدال . وابدال المروف في الاصول العربية كان مطابقاً بمحاذيره في اول العلاقات الشيعية العرفانية *Gnostique* . وما مذهب «الميزان» الا امتداد لتعاليمهم وأقوالهم . ولقد رأينا (الفصل الرابع ، ٢) مثلاً على استعمال ذلك في «كتاب المجيد» لجابر بن حيان . إن قيمة هذا العمل وتطبيقه بهذه الصورة على اصول اللغة وجدورها يرتكز دوماً الى المبدأ الجابري الذي ذكرناه سابقاً والذي هو مبدأ اسماعيلي بصورة عامة: عندما تتصل النفس الكلية بالطبيعة (التي هي بالنسبة لناصر خسرو مرآة النفس) تضفي على هذه الطبيعة شيئاً من تألفها وانسجامها الذاتي ؟ ثم تولد بعد ذلك اجساماً خاصة للعد والكم (وهذا الموضوع بالذات عالجه ابو يعقوب السجستاني ، وعرض له بوضوح وجلاء) بالطريقة ذاتها هذه ، تفصح النفس عن انسجامها وتلاؤها بواسطة اللغة والموسيقى ، وهذا يفترض وجود صلة

جيمية بين طبيعة الجسد وطبيعة اللغة ( كما ان الموسيقى هي تلاؤم وتوافق بين النغم الایقاعي وملمس الورت ) . لهذا يستبعد جابر بن حيان ان تكون الله وليدة الاتفاق والاستنباط ؟ فاللغة ليست بعرض ، وليس هناك من نظام وقواعد تفسرها لنا ، انها ناشئة عن سريرة النفس الكلية وطويتها .

٥ - لذلك فان « ميزان الحروف » عند جابر بن حيان من هذه الوجهة العرفانية بالذات ، يؤدي بنا ، باعتباره نوعاً من فلسفة اللغة ، الى شواغل النحاة الفلاسفة الذين أشرنا اليهم . وهذا ما أشار اليه الفقيد « بول كراوس » في هذه الاعتبارات التي نعرض لها هنا بامياز . ان ما نعلمه من انتقال الفلسفة اليونانية الى رجال الفكر في الاسلام يخوّلنا ان نربط مباشرة بين أقوال جابر بن حيان وأقوال افلاطون حول هذه القضية . لقد اظهر « بول كراوس » المبادئ المشتركة بين « علم الميزان » الجابري من جهة ، الذي يتضمن تحليلاً لمرادات اللغة ، وبين كتاب « كراتيل le Cratyle » من جهة ثانية ( حيث يعرض افلاطون بلسان سocrates فلسفته في اللغة ، والتي تقوم على مبادئ شبيهة بتلك التي يقول بها جابر ) وكتاب « طليوس le Timée » ( الذي قارن فيه بين العناصر الطبيعية ومقاطع الحروف ) . ونرى التزعة نفسها عند الفيلسوفين في ما يتعلق بالبحث والتركيز على « اصل » الكلمة الذي تدل طبيعته تماماً على طبيعة الشيء المعنى . ان ما يرمي اليه جابر ، وإن كان قد اقتبس معظم مواد عمله عن النحاة العرب ، ليتجاوز إطار علم النحو الضيق ( والامر نفسه يمكن ان يقال عن الخلاف بين مدرستي البصرة والكوفة ) . وهذا المقصود الذي رمى اليه ، هو ما جعله يهتم بنوع خاص بابدال الحروف التي تؤلف اصل المفردات العربية ( من ثنائي وثلاثي ورباعي وخماسي ) .

وتتبّغي الاشارة الى انه نظراً لما هي عليه حالة الاصول في اللغات السامية من جود وتجريد فان تshireع المفردات وتحليلها يتم على نحو أسهل من اللغة اليونانية . ( فالخط العربي لا يشير الا للحروف الساكنة ، وبالتالي فان المقطع

بعد ذاته لا يمكنه ان يكون حرفًا وكلمة في آن واحد كا هي الحال في المقطع اليوناني ، الذي يرتبط في نفس الوقت ارتباطاً وثيقاً بالحروف الصوتية ( ينجم عن ذلك ان معظم الاصول المتأتية عن طريق الابدال موجودة بالفعل ، وهكذا تلتقي نظرة جابر في هذا الموضوع مع نظرة النحاة العرب الذين حاولوا د ان يرفعوا من شأن مبدأ إبدال الحروف الى ان يجعلوا منه نظاماً لغويّاً جديداً قادرًا وحده على ايضاح اشتقاق الفردات بعضها من بعض » . وقد أدت هذه المحاولة بالذات الى ما يُسمى « بالاشتقاق الأكبر » أي « النظرية التي تجمع تحت معنى واحد كل الاشتتقاقات الممكنة لأصل واحد » . وذلك ما قام به « ابن جنّي » ( المتوفى عام ٣٩٢ / ١٠٠١ ) وهو عالم لغوی بالإضافة الى اشتغاله بالفلسفة واللاهوت ، وقد قام بتغيير عميق في بنية اللغة العربية .

٦ - كان لهذه الابحاث التي يسرتها طبيعة اللغات السامية ، أثر يمتد على الفكر الصوفي في العصور التي تلت ، لهذا يحسن بنا ان نفكّر هنا كيف تختلفت جذورها في ذلك الفكر ومتى تم ذلك . اذ ان مشاكل الكتابة واللغة قد شغلت كثيراً من كبار الفلسفه . حتى ان احمد ابن الطيب « السريخي » ، وهو تلميذ الكوفي ، استنبط أبجديّة مؤلفة من اربعين حرفًا لاستعمالها في نقل اللغات الأجنبية ( من فارسية وسريانية ويونانية ) . اما الفارابي وهو الذي درس النحو على العالم اللغوی « ابن السراج » ، حيث كان يعلم مقابل ذلك النطق والموسيقى ، فقد وضع قواعد عامة تجري على « لغات الامم جميعاً » وأوجد صلات وروابط بين علم اللسان وعلم النطق . كما اتنا نجد عند « أبي حزة الاصفهاني » عبارة « الفلسفة التحويون » التي يستعملها للدلالة على اولئك الفلاسفة الذين ينظرون الى النطق على انه نوع من علم النحو الشامل . كل هذه المحاولات التي دفع اليها التعقيد اللغوی في الحضارة الاسلامية هي مظهر اصلي وجوهري نادرًا ما يلتفت النظر اليه في الفلسفة الاسلامية .

## ٦ - البيروني

١ - عاش خلال القرنين العاشر والحادي عشر للبلاد ، وما المعر  
الذهبي للرياضيات والعلوم الطبيعية في الإسلام ، رجل من ألمع رجالات الفكر  
هو أبو ريحان محمد بن أحمد البيروني . كتب في التاريخ وفي البيانات المقارنة ،  
وأرتكب بعض الحوادث ، وألّف في الرياضيات وعلم الفلك . وكان مؤلفاته  
هذه ، التي لا تقدر بثمن ، صبت شائعة في الشرق والغرب .

يلتزم « البيروني » إلى ما يسمى بإيران الخارجية . ولد في عام ٣٦٢ /  
٩٧٣ قرب مدينة خوارزم حيث قضى الشطر الأول من حياته في دراسة  
العلوم المختلفة لا سيما الرياضيات التي درسها على يد الاستاذ « أبي نصر المنصور ».  
ثم قاده ترحاله فيما بعد إلى جرجان ومدن أخرى من بلاد فارس . ولما تم  
فتح خوارزم على يد « محمود الغزنوي » رافقه « البيروني » إلى بلاد الهند ،  
إذ كان على صلة وثيقة بهذا الرجل . وعاد أبو ريحان بعد ذلك إلى « غزنة »  
حيث قضى بقية حياته منصرفًا إلى الدراسة ، إلى أن توفاه الله عام ٤٢١ / ١٠٣٠ م .

٢ - كان من نتيجة الحملة الدموية التي قادها محمود على بلاد الهند ، تلك  
التفاصيل التي جمعها فيلسوفنا الذي كان برفقته ، والتي كانت له بيشابة مادة  
لكتاب ضخم . فكتاب « البيروني » عن الهند لم يكن له مثيل في الإسلام  
في ذلك العصر . وقد بقي مرجعًا لما كتب بعده عن البيانات والفلسفات  
الهندية . ( أشار المؤلف فيه إلى ما تبينه من توافق وتلاوة بين الأفلاطونية  
الفيثاغورية ، والحكمة الهندية ، وبعض النواحي من التصوف الإسلامي ) .

وينبغي ان نشير أيضًا إلى « تاريخ أزمنة الشعوب القديمة » ، وهو كتاب  
ذو أهمية بالغة ، وفريد من نوعه ، ثم إلى رسالة طويلة في الرياضيات والفالك

والتنجم كتبها البيروني بالعربية والفارسية في أواخر حياته (نشرها « جمالي » في طهران سنة ١٩٤٠ بعنوان « كتاب التفہم » ) . وقد بقى هذا المؤلف طيلة قرون عديدة النص المرجع في هذه المواد التي عالجها . اما كتاب « الجاهير » فيعد أقدم مؤلف في علم المعادن كتب بالعربية؛ وفيه ايضاً يظهر « البيروني » براءة فائقة في جمع الوثائق . فقد جمع كل ما كتب عن علم المعادن في بلاد اليونان والهند ، بالإضافة الى ما كتب في بلاد فارس وفي الاسلام . وتجدر الاشارة ايضاً الى « كتاب التوحيد » وهو يبحث في الجغرافية ، وكتابه الضخم « قانون المسعودي » الذي له في علم الفلك وتاريخ الحقب ما لقانون ابن سينا في الطب من شأن وباع ، والذي لم ينقصه الا ان يترجم الى اللاتينية حتى ينال شهرة « قانون » ابن سينا وذياع صيته . وأخيراً نذكر « كتاب الصيدلة » وبعض الرسائل القصيرة ، وتبادل في الأسئلة والأجوبة بينه وبين ابن سينا حول مبادئ الفلسفة الطبيعية عند المتأثرين . وقد ضاع عدد من مؤلفاته بينها رسائل تبحث في الفلسفة .

٣ - ان الرسائل التي تبادلها البيروني مع ابن سينا تشهد بأنه لم يكن فقط مؤسس « علم المساحات الارضية » géodésie ، وانه كان رياضياً ، وفلكيّاً وجغرافياً ولغوياً بل كان ايضاً فيلسوفاً . ولقد مالت به نزعته العميقه في فلسفة الطبيعة نحو الملاحظة والاستقراء ونحو معارضة كثير من المواقف الفلسفية الاسلطالية ، ثم الى تبني بعض وجهات النظر التي قال بها « الرازي » . وقد ذهب الى حد تأليف جدول باسمه مؤلفات هذا الاخير ، وأعجب « البيروني » بمذهب « الرازي » حول فلسفة الطبيعة ولكنه عارضه في نظرته للامور الدينية .

علينا ان نظير ما عند البيروني من « فلسفة التاريخ » التي تبدو في ثناياها كثير من مؤلفاته . فهو اذ ادرك طبيعة بعض النباتات القديمة المطحورة ، والطبيعة الروسية لبعض الاراضي والبقاع الصخرية التي شاهدتها ، فقد اقتنع

بأنه ثمة انقلابات كثيرة وتصدّعات أصابت القشرة الأرضية في عهود سابقة من التاريخ ، تاركة بحاراً وبحيرات مكان الأرض اليابسة . وبتطبيقه لهذه الملاحظات على ميدان التاريخ البشري فقد توصل إلى نظرية في العهود التاريخية شبيهة بتلك التي يقول بها «اليوغا» *les yugas* في المفاهيم الهندية . ولقد كان «البيروني» على يقين بأن الإنسانية تسير في كل عهد نحو نوع من الانحلال ، والمادية التي لا تتنفس تتضخم حتى يحمل بأهلها واقعة او مصيبة كبيرة يكون فيها القضاء على حضارتهم ، ثم يرسل الله من بعدهمانبياً جديداً لكي يبتدىء عهداً جديداً في التاريخ . ولا شك في أن بين هذه النظرية وتلك التي نادت بها الإسماعيلية ، في نفس العصر ، علاقة أكيدة نحن مدعوون للتمعن بها .

## ٧ - الخوارزمي

علينا ان نشير ولو بايجاز الى مفكر معاصر للبيروني ومواطن له . هو محمد بن يوسف الخطيب الخوارزمي (المتوفى عام ٣٨٧ / ٩٩٧). اشتهر «الخوارزمي» بموسوعة ضخمة له بعنوان «مفاتيح العلوم» (نشرها فان فلورن ، ليدن ١٨٩٥) . تقسم هذه الموسوعة الى قسمين كبيرين : يبحث الاول منها في العلوم الاسلامية (الحقوق الفقهية ، وعلم الكلام ، والنحو والكتابة ، والترااث القديم ) اما القسم الثاني فيبحث على التوالي بعلم المنطق والفلسفة والطب والحساب والهندسة والفلك والموسيقى والكميات .

## ٨ - ابن الهيثم

١ - عاش في اوائل القرن الحادى عشر للميلاد (الخامس للهجرة) مفكراً من ألمع الرياضيين والفيزيائين في العصر الوسيط ، هو ابو علي محمد بن الحسن

بن الهيثم (عرف عند المدرسين اللاتين باسم « Alhazen ») ويلقب بـ« بطليموس الثاني » ولد في البصرة ، وقضى القسم الأكبر من حياته في القاهرة ، وتوفي عام ٤٣٠ / ١٠٣٨ وله من العمر ست وثمانون عاماً . كان ابن الهيثم شديد الاعتماد بالتطبيق العملي لمعارفه الرياضية حتى انه فكر بقدرته على تنظيم المياه الناتجة عن فيضان النيل . ولما دعاه الحاكم بأمر الله ، الخليفة الفاطمي السادس ( ٣٨٢ / ٩٩٦ - ٤١١ / ١٠٢١ ) لكي يقوم بهذه المهمة ، ادرك ابن الهيثم عدم مقدرته على ذلك وعبث القيام بهذا المشروع . واذ غضب عليه الخليفة بعد إخفاقه هذا ، اعتزل الناس وانصرف الى اعماله العلمية حتى وفاته.

كان لابن الهيثم دور مهم في علوم الفلك والنجوم ، والبصريات . اما آراؤه ونظرياته الفلسفية ف علينا ان نستخلصها عن طريق القياس . فقد كان ذات قافة فلسفية واسعة ، درس بشغف كلّا من ارسطو وجالينوس ( ولكن مؤلفاته الفلسفية ضاعت للاسف ) او بقيت خطوطه ككتاب « ثرات الحكمة » .

٢ - اما التحسين الذي أدخله ابن الهيثم على النظرية الفلكية فيمكن ان نذكره على الوجه التالي : بقي الفلكيون في الشرق مدة طويلة لا يهتمون لتحديد مفهوم الأفلاك السماوية . وكان هذا شأن ابي العباس « الفرغاني » ( الذي عرف عند اللاتينيين باسم « Alfraganus » ) وهو فلكي ايراني من ترانسوكسيان ، كما كان هذا شأن ابي عبد الله محمد البستاني ( المعروف بـ« Albategnius » ) وأصله من حرّان ، وقد دانت عائلته بديانة الصابئة . نقول ان الامر اقتصر عند هؤلاء على النظر الى الكواكب من وجهاً رياضية وكأنها دوائر مثالية وهيئه تمثل حركة الاجسام السماوية .

ولكن العالم الفلكي الصابئي « ثابت بن قرة » وضع كتاباً أشار فيه الى ان السماوات ذات تكوين طبيعي يمكن ان يتفق مع ما ورد في تصنيف « بطليموس » لنظام الكون . وكان « ابن الهيثم » فيما بعد ، اول من أدخل

على هذه الاعتبارات الفلكية البحتة نظرية ارسطو عن الكواكب السماوية . ان الفائدة العميقة في هذا الموقف تعود ، من جهة ، الى ان ابن الهيثم يطرح المشكلة على نحو علم طبيعي سماوي ، (على انه علم طبيعي كيسي في جوهره) على اثر « بطليموس » وفرضياته عن الكواكب التي يعود بدوره لعلم طبيعي سماوي ناجم عن طبيعة الجوهر الذي يكون السماء ، ولم يقم الا بأن استعراض بعلم الطبيعة الذي قال هو به بدلاً من نظرية « ارسطو ». ولكن مذهب « بطليموس » في الطبيعيات السماوية التي تتفق ونظرية الا « ابيسيكل Epicycles » والدوائر المتقابلة يهدى بكل بساطة طبيعيات « ارسطو » السماوية . ذلك ان هذه تفترض ، في الحقيقة ، نظاماً من الكواكب المشتركة المركز ، وهذا المركز المشترك هو مركز الارض .

كما أكد المفكرون في الاسلام على نفسهم بالطبيعيات المشائبة ، او كما قصدوا إصلاح المشائبة الخالصة ، نتج عن ذلك صراع شديد مع مذهب « بطليموس » . مكذا كانت الحال في الاندلس ، حيث نشأ عن هذا الصراع نظام « البطروجي » ، الذي استجاب لأمانى « ابن رشد » ، والذي حاول حق القرن السادس عشر ان يجعل محل نظام « بطليموس » . هذه المشكلة هي في قرارتها مشكلة فلسفية جوهرية . (انها مشكلة في فلسفة النظرة الشاملة للكون ) . اذ تتعلق القضية قبل كل شيء بنظرتين مختلفتين للعالم ، وشعرين مختلفين نحو الكون ونوع الوجود في هذا الكون . وإذا يحدد كل من الفريقين عدد العقول الملائكية المحركة للسماءات بالنسبة لعدد الأفلاك ، حيث يجب تقسيم المحركة الكلية لكل كوكب ضمن حركات الأفلاك هذه ، أصبحت الامر كثيرة التي تکلم عنها « بطليموس » في نظامه عائدة هي الاخرى الى علم الملائكة . ونفس العودة هذه ، يؤدي اليها القول بوجود عقل تاسع ، كما فعل « ابن الهيثم » على اثر الاسكندراني ، والافلاطوني المحدث « سنبيليكوس » . ان وجود هذا الفلك التاسع يفرض نفسه عندما نقر بوجود ما يسمى بـ « مبادرة نقطة الاعتدال » *La précession des équinoxes* ، فهو فلك الأفلاك ، اي

الفلك الذي يستوعب الأفلاك الباقيّة ، وهو خالٍ من النجوم ، ويتحرّك بحركة يوميّة من الشرق إلى الغرب ، وينقل هذه الحركة إلى عالمنا .

لقد وقف المشائون والملمون المحافظون في الاندلس موقفاً معادياً من هذه الطبيعتيّات السماويّة . وذلك لأنّ أسباب تختلف عند كل فئة منهم . وعندما أحرقت مكتبة أحد الأطباء الذي اتهم بالكفر والإلحاد عام ١١٩٢ شاهد أحد تلاميذ « ابن ميمون » فقيها يرمي بين اللہب بنسخة عن كتاب « ابن الهيثم » يبحث في علم الفلك . وعلى عكس ذلك فإن « الأشراقين » في إيران لم يتمكروا من الاكتفاء بفلك واحد ( الثامن ) يضم الكواكب المتعددة . ولكن عند هؤلاء ، لم يحدّ علم الملائكة من انتلاق علم الفلك بل إن « الأبعد » نفسها لعلهم عن الملائكة ، هي التي جعلتهم يتحسّسون الآفاق الواسعة لعلم الفلك ، الذي ، بالرغم من ثورته على النظريّة التقليديّة القديمة ، لم يخلِ الآفاق اللامتناهية من سكانها الروحانيّين .

٣ - هذا التعليق نفسه بنظرية الكائنات الروحية يظهر لنا في الدور الذي لعبته رسالة ابن الهيثم « في البصريات » التي عرفت في العصر الوسيط اللاتيني باسم: « كتاب المناظر » ( « Alhazen » ) « البصريات » في سبعة مجلدات يضاف إليها رسالة في « الجسيمات » تبحث في المحراف الأشعّة الفضائيّة ، الطبعة الأولى ١٥٤٢ ) وينتظر إلى ابن الهيثم على أنه هو الذي حلّ مسألة ايجاد نقطة الانعكاس على مرآة كروية اذا عرف مكان الشيء والعين وبعدها عن المرأة . وعلى كل حال فإن نظريته في الاحسان البصري ، كان لها تأثير بالغ لتضمنها على آفاق وامتدادات لا يمكن ان تنسب الى حيوية ملكات الادراك الحسي . ويمكن القول ان نظام الكون التراتيي » ، عند « دينيسيوس الأيروباجي » و « مناظر » ابن الهيثم ، ونظرية الاشراقتات التراتبية ، وعلم ماورائيات الأنوار ، كلها تحتوي على آراء مشتركة ( جيلسون ) . ويمكننا ان نذكر الملاحظة نفسها بالنسبة للحكمة المشرقيّة عند السهروردی ، التي أوردها في

جوهر كلامه على ماورئيات الأنوار ، وعلى بعد النظام التراتي الملائكي المترتب في آن واحد عن الأفلاطونية المتأخرة وعن الحكمة الالهية المزدكية في بلاد فارس . وثمة أمر مشترك بين مفهوم الأنوار عند السهروردي وعند د روبر غروستست ؟ كما يمكن تمييز امر مشترك عندما يجعل « روجر باكون » - وهو في هذا المجال يدين بكل ما لديه لابن الهيثم - من علم المناظر العلم الأساسي في علوم الطبيعة ، وعندما يطبق على الأنوار الأمثال الهندسية ، فيجعل من هذه رموزاً عديدة . وفي كلا الحالتين يمكننا ان نتكلم عن طريقة باطنية مصبوغة بصبغة التأويل الروحي للقوانين البصرية والمناظرية وهو تأويل يرتكز الى نظرية نورانية واحدة في تكوين العالم . ويمكننا اذن ان نسلم بقيمة هذه الرسوم البيانية التي تدل على نوع من « توبغرافية » الأكوان الروحية .

## ٩ - شاهerdan الرازى

١ - عاش شاهerdan ابن أبي الحبیر الرازی في حدود القرنين الحادی عشر والثانی عشر للميلاد ( الخامس والسادس للهجرة ) وكان من اکبر المتجمین وعلماء الطبيعة في ایران . عاش خاصة في الشمال الشرقي ، في جرجان وأستاناباد . ويذكر ان له مؤلفین : « روضة المتجمین » وموسوعة طریفة من علوم الطبيعة كتبها بالفارسیة « نزهة نامه علائی » حيث نجد سیرة طویلة لحیاة جابر بن حیان وسیر اخري غيرها .

## الفصل الخامس

### الفلسفه الھلکینیون

#### استھادل

يدور موضوع كلامنا حول الفلسفه الذين شاء البعض ان يجعلوا دور الفلسفه في الاسلام وقفا عليهم فقط . فاما ان يكون مثل هذا الوقف امراً خاطئاً وناشئاً عن فكرة مسقة فان ما ورد في هذا الكتاب حتى الان ليُقْنَنَا عن الاخراج على ذلك . من الصعب ان نرسم الحدود الواضحة بين استعمال لفظ «فلسفه» واستعمال لفظ «حكمة الھیة» ولكننا نرى انه ، ابتداء من السھر وردي، شرع الناس يفضلون هذا التعبير الاخير للدلالة على الحكم الكامل فيلسوفاً كان ام متتصوفاً .

اما «الفلسفه» فقد توفرت لديهم، بالعربية، بمجموعة من مؤلفات ارسطو وشراحه ومن كتابات افلاطون وجاليوس . بيد انهم ازاء بعض المؤلفات ككتاب «الريوبية» المنسوب خطأ لأرسطوطاليس او كتاب «الخير المحس» وجدوا أنفسهم تجاه ارسطوطاليس افلاطيني المذهب . وبالرغم من ان لفظ «المشائين» كان رائج الاستعمال في العربية ، وهو على تقدير ما يدل عليه لفظ «الاشراقين» ، فان النزعة الافلوطينية ، يعني او باخر، لم تكن عند

المشائين العرب بأقل منها عند غيرهم. لقد كان المشائة ردة فعل في الأندلس، تحت تأثير ابن رشد ، وكان عليها ان تجاهله في آن واحد افلاطينية ابن سينا وانتقادات الغزالي . ولكن مشائة ابن رشد لم تكن هي ايضاً صافية خالية من الشوائب . وعلى أي حال فان مدرسة ابن رشد اعطت ثمارها ونتائجها في الغرب في حين بقي الشرق ، لا سيما بلاد فارس ، متأنراً بالافلاطونية المحدثة والهامها، وكان ذلك خير عنون للسهروردي على تحقيق عزمه في إحياء «الحكمة الالهية » التي كانت تسود بلاد فارس القديمة قبل الاسلام . والحكمة الالهية هذه ، عند السهروردي ، تجمع في ذاتها بين العرفان عند ابن عربي وبين ماورائيات المتصوفين والأحاديث المروية عند أئمة الشيعة ( مع حيدر آملي ، وابن أبي جعفر في حدود القرنين الرابع عشر والخامس عشر). كل هذه المجموعة تفتحت في مدرسة اصفهان ، أيام النهضة الصفوية ( القرن السادس عشر ) وفي المؤلفات والأعمال القيمة التي قام بها مير داماد ، والملا صدرا الشيرازي ، وغازي سعيد القمي ، وتلاميذ تلاميذهم حتى المدرسة الشيشخية هناك فكرة رائدة تهيمن عند هؤلاء في سبيل ابداع Ecole Shaykhie<sup>1</sup>. وليس هناك ما يدعو الى القول بالذهب التوفيقية بنية مذهبية متاسكة . وليس هناك ما يدعو الى هذا الاعتقادSyncrétisme كما جرت العادة في الجوء الى هذا الزعيم كما حاول بعض انصار قيمة مذهب من المذاهب او تعطية الاحراج الناشيء عن عدم الرغبة بالاعتراف بهذا المذهب .

## ١ - الكندي وتلاميذه

١ - هو ابو يوسف بن اسحق الكندي اول الفلاسفة الذين أشرنا اليهم ، والذين وصلتنا كتبهم او قسم منها على الأقل . ولد في الكوفة عام ١٨٥ هـ / ٧٩٦ م من عائلة عربية نبيلة من قبيلة كنده في جنوب شبه الجزيرة ، ولذا نال لقبه الفخرى المشرف « فيلسوف العرب ». كان والده اميراً على الكوفة

حيث قضى الكندي طفولته وتلقن علومه<sup>(١)</sup> . قدم بعد ذلك إلى بغداد<sup>(٢)</sup> حيث حظي برعاية الخليفين العباسيين المأمون والمعتصم ( ٢١٨ / ٨٣٣ - ٢٢٧ / ٨٤٢ ) . وكان الأمير احمد ابن الخليفة المعتصم صديقاً لـ الكندي وعوناً له<sup>(٣)</sup> . أهداه الكندي عدداً من مؤلفاته . أما أثناء خلافة المتوكل ( ٢٣٢ / ٨٤٧ - ٢٤٢ / ٨٦١ ) فقد زالت حظوظه الكندي ، شأنه في ذلك شأن أصدقائه المعتزلة . مات منعزلاً في بغداد حوالي عام ٢٦٠ هـ / ٨٧٣ م ( أي في السنة التي ولد فيها الأشعري والتي ابتدأت فيها « الغيبة الصغرى » للإمام الثاني عشر عند الشيعة ) .

وُجِدَ فيلسوفنا نفسه في بغداد في خضم الحركة العلمية التي ساعد على ازدهارها ترجمة النصوص اليونانية ونقلها إلى العربية . لم يكن الكندي نفسه مترجماً للنصوص القديمة ، ولكنه بحكم وضعه كنبيل ثري ، كان يستخدم في هذا السبيل عدداً من المساعدين والمترجمين النصارى ، وكان في كثير من الأحيان ينصح ويصحح ترجمة بعض المفردات التي كانت تقف عائقاً في طريق هؤلاء المترجمين . وهكذا ترجم له عبد المسيح الحصي ( نسبة إلى حصن ) كتاب « الربوبية » الشهير المنسوب لأرسطو ، وكان لهذا الكتاب كبير الأثر على تفكير الكندي ؟ كما ترجم له « اوستاتيوس » كتاب الجغرافية<sup>(٤)</sup> لـ « بطليموس »<sup>(٥)</sup>

(١) ذكر « صاعد الاندلسي » أن نسب الكندي يرقى إلى يعرب بن قحطان من عرب الجنوب ، ويدرك أن أبوه إسحاق بن الصباح كان أميراً على الكوفة للهادي والرشيد ، وأن أجداده كانوا ملوكاً على كنته . ( راجع طبقات الأمم ، القاهرة ، ص ٥٩ وما بعدها ) .

(٢) انظر « أخبار الحكماء » للقطبي ، طبعة القاهرة من ٢٤١ - ٢٤٧ .

(٣) انظر « عيون الأنباء » لابن أبي شيبة ، ( الجزء الأول ص ٢٠٧ ) .

(٤) روى القطبي في أخبار الحكماء في معرض الكلام عن بطليموس أن له « كتاب الجغرافيا في المعمور من الأرض » . هذا الكتاب نقله الكندي إلى العربية نقلًا جيداً ويوجد مربانيًا . ويدرك صاعد الاندلسي ، نقلًا عن أبي معشر في كتاب المذكريات ، أن الكندي أحد أخذق =

وقدّماً من كتابٍ « ما بعد الطبيعة » لأرسطو . ورد في كتاب الفهرست لابن النديم أن للكندي ما ينفي عن مائتي وستين كتاباً<sup>(١)</sup> تحمل اسمه ولكن أكثر هذه الكتب لم يصلينا .

٢ - عرف الغرب بعضاً من مؤلفات الكندي كانت قد نقلت في المسر الوسيط إلى اللغة اللاتينية : ( المادة ، الصورة ، المركبة ، المكان والزمان ) . وقد عثر منذ سنوات في أسطنبول على نحو من ثلاثين رسالة من رسائل الكندي نشر منها قسم في ذلك الحين لا سيما رسالة في « الفلسفة الأولى » ورسالة في « تصنيف كتب أرسطو » والأصل العربي لرسالة « في العقل » التي كان لها تأثير عميق على المعرفة الفيزيائية عند خلفائه .

تشير مؤلفات الكندي الموجودة الآن إلى أن « فيلسوف العرب » لم يكن فقط عالماً في الرياضيات والهندسة كما قال بعض المؤرخين كالسهروردي مثلاً ولكنه كان فيلسوفاً بكل ما كانت تحمل هذه الكلمة، في عصره، من معنى . فاهتم الكندي بالاوراثيات كما اهتم كذلك بعلم الفلك والتنجيم والموسيقى والحساب والهندسة . وقد وصلتنا منه رسالة تبحث « بالجسيمات الأفلاطونية الخمسة » عنوانها : « في ما نسب القدماء كل واحد من الجسيمات الخمس إلى العناصر » . كما اهتم الكندي بختلف فروع العلوم الطبيعية كالصيدلة مثلاً ،

---

= الترجمة الاربعة في الاسلام، غير ان ابن النديم ينص فيها يتصل بكتاب الجغرافيا لبطليموس ان الكندي لم ينقله بنفسه بل نقل له نقاً ردياً ، وان الذي نقله هو ثابت بن قره . ( انظر ايضاً كتاب الدكتور احمد الاهواني : « الكندي فيلسوف العرب » ص ٥٩ - ٦٠ ) .

(ه) هو صاحب كتاب « المخططي في هيئة الفلك » . عاش في القرن الثاني بعد الميلاد . لاقت نظراته في الفلك شهرة واسعة طوال القرون الوسطى . يرى بطليموس « ان الكون أفلاك دائريّة متتالية ، اعظمها فلك الكواكب الثابتة وداخله سبعة افلاك على تخوم كل منها كوكب سمار ، تتكيف في دورانها حول مركز ثابت هو الارض » .

(١) انظر « الفهرست » ، طبعة القاهرة ص ٣٧١ .

ورسالته « في معرفة قوة العقاقير المركبة »<sup>(١)</sup> هي على توافق كبير مع آراء جابر بن حيان حول درجات قوة الطبائع . وبكلمة واحدة فإن الكلندي يمثل خير تمثيل ذلك النوع من الفلاسفة الذي يتسم بشمول الفكر وغزارته كالفارابي ، وأبن سينا ، ونصير الطوسي وغيرهم .

٣ - كان الكلندي على علاقة وثيقة مع المترأة الذين كان لهم ، قبل خلافة المتوكل ، حظوظة ومنزلة في البلاط العباسي . ولكنه مع ذلك لم يكن معهم كواحد من جماعتهم ، بل إن الكلندي ذهب إلى غير ما ذهب إليه علماء الكلام . فقد كان مدفوعاً في كتاباته بداعم التوفيق الأساسي بين البحث الفلسفية والوحى النبوى . ومقصده هذا يتفق مع ما ذهبت إليه الفلسفة النبوية التي أشرنا إليها سابقاً ( الفصل الثاني ) ، والتي قيل فيها إنها التعبير الفلسفى الشرعى لمقدمة نبوة كالإسلام . والكلندي على اقتناع تام بأن بعض المبادئ كبدأ خلق العالم من لاشيء ، وبعث الأجساد ، والنبوة لا يمكن للجدل العقلى أن يكون مصدراً لها ولا ضماناً كافياً ، لذلك يميز الكلندي في كلامه عن المعرفة الفنوصية بين العلم الانساني الذي يتضمن المنطق ، والجموعة الرباعية<sup>(٢)</sup> ، والفلسفة ، وبين العلم الاهي الذي لا يكشف عنه الا للأنبياء وحدهم . ولا تتعارض هاتان الصيغتان او هاتان الدرجاتان من المعرفة بل هما على العكس متتسقتان . وفي رسالة له عن مدة دوام الدولة العربية ، يتذكر الكلندي ان الحكم العربي سيتندل نحو من ثلاثة وتسعين عاماً ، وقد توصل الى حكمه هذا عن طريق حسابات مستمددة من العلوم اليونانية ، لا سيما التنجيم ، ومن النظر في بعض النصوص القرآنية وتقديرها .

(١) ذكر ابن النديم اسماء اثنين وعشرين كتاباً للكلندي تبحث في الطب ، ولم نجد اسم هذا الكتاب الذي يذكره الاستاذ « كوربان » بينما فترجمناه حرفيأ .

(٢) المجموعة الثلاثية *Trivium* كانت تشمل النحو والبلاغة والمنطق ، والرباعية *Le quadrivium* كانت تشمل الحساب والموسيقى والهندسة والفلك . ( راجع تاريخ الفلسفة في الإسلام ترجمة ابو ريدا ص ١٩٦ ).

يعتبر الكندي ، في قبوله لمبدأ الخلق عن لشيء ، ان ابداع العالم هو من فعل الله ، وليس العالم ب الصادر عن الله بالتشخيص . ولم يقبل بمبدأ فيض العقول على غرار الأفلاطونية الحديثة الا بعد ان أقام الموجة على ان العقل الاول في سلسلة العقول يخضع في وجوده لفعل الارادة الاهمية ( وتجدر الاشارة الى ان ترتيب العقول عند الكندي مطابق تماما لنظام الكون عند الاسماعيلية ) . ويميز الكندي كذلك بين عالم الفاعلية الاهمية وعالم الفاعلية الطبيعية الذي هو عالم الكون والفساد .

٤ - تعود فلسفة الكندي في بعض مظاهرها إلى «حنا فيلوبون»<sup>(١)</sup>، كما تعود في بعض المظاهر الأخرى إلى مدرسة الإغلاطونيين المحدثين في أثينا. إن التمييز الذي يقيمه الكندي بين الجواهر الأولى والجواهر الثانية ، وایمانه بقيمة التججم وصلاحه ، واهتمامه بالعلوم الخفية (الاسحر وما شاكل) والتمييز الذي يقيمه بين الحقيقة الفلسفية العقلية وبين الحقيقة الموجة التي يفهمها على نحو قريب من الصناعة القدسية عند الإغلاطيين المتأخرین ، كل هذه الأمور ان هي الا ملامع مشتركة بين « فيلسوف العرب » والفلسفة الإغلاطونيين المحدثين كـ « أبرقلس » وغيره ، كما ان ذلك يظهر بعض الشبه بين أقواله وأقوال الصابئة من اهل حرّان .

وإذا كان الكلدي قد تأثر بكتاب الريوبية المنسوب خطأً لأرسطو فإنه قد تأثر أيضاً بالاسكندر الأفروديسي . فقد قرأ الكلدي شرح الأفروديسي لكتاب أرسطو « في النفس » واستلهم من هذا الشرح تقسيمه للعقل إلى أربعة

(١) يسميه العرب « يحيى النحوي ». يذكر صاحب الفهرست انه « كان استقاماً في بعض الكناش مصر وانه يعتقد بنذهب التنصاري اليعاقبة وانه رجع عما يعتقد النصاري في التشليث فاجتذب الاساقفة فناظرته فقبلهم ، وعاش الى ان فتحت مصر على يدي عمرو بن العاص فاكربه هذا ». له عدة كتب وعدة شروحات لأرساطه وردود على أبرقلس وغيره . ( انظر « الفهرست » ص ٣٧٠ ) .

اقسام عندما بحث ذلك في رسالة له « في العقل » وسوف يكون لهذا التقسيم كبير الأثر فيها بعد ، ويطرح مشاكل عديدة وحلولاً مختلفة لها ، سواء عند الفلسفة الاسلام ام عند الفلسفة المسيحيين . ووقع الكندي ايضاً ؛ الى حدٍ ما تحت تأثير الفيتشاغورية المحدثة ، عندما علّق اهمية كبرى على الرياضيات . ويدرك ابن النديم في « الفهرست » ان الكندي ألمَّ رسالة في انه لا تتناول الفلسفة الا بعلم الرياضيات . هذه المؤشرات جميعاً تتدخل مع الأبعاد الشاملة للإسلام الذي يرى الكندي في حفاظاته المطلقة مصابيح مضيئة تسير درب الفيلسوف . ويعتبر الكندي بحق المهد الاول للمشاشة بالمعنى الخاص الذي فهمت عليه هذه الكلمة في الفلسفة الاسلامية . واذا كان الغرب اللاتيني قد عرف الكندي كفيلسوف من خلال رسائله الفلسفية التي أشرنا اليها فإنه ايضاً قد عرفه عالماً رياضياً واستاذًا في علم التجيم . وقد وصفه « جيروم كاردن » في كتابه « الطائف » de Subtilitate بأنه واحد من اثنى عشر عالماً من اعلام الفكر الذين كان لهم كبير الأثر في تاريخ الانسانية .

٥ - كان للKennedy اعوان ( أشرنا اليهم أعلاه ) كما كان له تلاميذ . فهم : ابو مشعر البلخي (١) الفلكي المعروف ، وابو زيد البلخي (٢) وهو فيلسوف عرف بأفكاره الجريئة ، فلم يخش عاقبة عندما اعلن ان اسماء الله الحسني التي نجدها في القرآن مأخوذة عن السريانية !

(١) لمه ابو مشعر جعفر بن محمد البلخي ، توفي عام ٢٧٢ هـ . يقول عنه ابن النديم : « كان من اصحاب الحديث ، وكان يضايقن الكندي ويغري به العامة ويشنع عليه بعلوم الفلسفة فدرس عليه الكندي من حسن له النظر في علوم الحساب وال الهندسة فدخل في ذلك فلم يتكل له ، فعدل الى علم احكام النجوم وانقطع شره عن الكندي ينظره في هذا العلم لأنه من ضمن علوم الكندي ». يذكر له صاحب الفهرست اسماء ثلاثة وثلاثين كتاباً جلها في علم الفلك .

(٢) هو احمد بن سهل ، كان فاضلاً فيسائر العلوم القدية والمحدثة ، تلا في تصنيفاته وتآليقاته طريقة الفلسفة الا انه بأهل الادب أشبه واليهم أقرب ». ويدرك له ابن النديم اسماء سبعة وثلاثين كتاباً في الادب والفلسفة والفقه ( ص ٤٠ ) .

أشهر تلاميذ الكندي من الفلاسفة هو احمد بن الطيب السرخسي ( نسبة الى سرخش في خراسان وهي تقع حالياً على حدود ايران وتركمان الروسية ) ولد في حدود عام ٨٣٢ / ٢١٨ م وتوفي سنة ٨٩٩ / ٢٨٦ م وهو شخصية مشوقة اتصفت آثاره ، وهي مفقودة اليوم ، بالاستشهادات المديدة المذكورة فيها . وقد أشرنا فيما سبق ( الفصل الرابع ، ٥ ) الى انه استبط حروفاً أبجدية صوتية كثيرة ما اشار اليها ابو حمزة الاصفهاني . كما يعود الفضل للسرخسي في استقصاء الالفاظ التي تصلح لتسمية « أتباع زينون » تسمية عربية . اذ كثيرة ما أحاط القموض بهؤلاء في التراث الاسلامي ولكن هذا لا يمنع ، كما ذكرنا مراراً ، من تسرّب عدة أفكار ومبادئ من اصل « زينوني » دخلت الفكر الاسلامي منذ اول عهده ولعبت دوراً مهمـاً في مختلف التيارـات الفكرـية التي سببت « المشائـية » في الاسلام . فقد سـتـي « أتباع زينون » ، تـارـة ، اصحاب الرواق ، او الرواقـيون ( وكلمة روـاق تعـني بالعـربـية المشـى او الدـهـلـيزـ ) وـتـارـة ، اصحابـ الاسـطـوانـ ، ( وكلـمة اسـطـوانـ لها نفسـ المـدلـولـ تـقـرـبـاـ ) وـتـارـة اخـرى ، اصحابـ المـظـالـ ، ( وهي جـمـعـ مـظـلةـ ) ، أيـ الحـيـمةـ والـسـرـادـقـ ، ومنـ هـنـاـ جاءـتـ ، فيـ تـرـجـاتـ العـصـرـ الوـسـيـطـ ، كـلمـةـ Philosـ . Tabernaculorumـ أيـ فـلـسـفـةـ المـظـالـ ) وقدـ فـصـلـ السـرـخـسـيـ هذهـ التـسـمـيـاتـ فـذـهـبـ الىـ انـ كـلـاـ مـنـهـ تـدـلـ عـلـىـ مـدـرـسـةـ بـذـاتـهـاـ : فـالـمـدـرـسـةـ الـأـوـلـىـ شـرـتـ مـذـهـبـهاـ فيـ الـاسـكـنـدـرـيـةـ ، وـالـثـانـيـةـ فيـ بـعـلـبـكـ ، وـالـثـالـثـةـ فيـ اـنـطـاـكـيـةـ وـالـافـاصـاحـ عنـ بـعـدـ ذـلـكـ يـازـنـاـ مـصـنـفـ خـاصـ . فـنظـرـيـةـ العـنـاـصـرـ عـنـ جـابـرـ بنـ حـيـانـ تـفـتـرـضـ تـأـوـيـلاـ روـاقـيـاـ لـالـمـعـطـيـاتـ ، المشـائـيةـ . كـاـ انـ السـهـرـوـرـيـ فـهـمـ فيـ بـعـضـ الـأـحـيـانـ عـلـىـ اـنـ روـاقـيـ . وـخـاتـماـ فـقـدـ رـأـيـناـ ( الفـصـلـ الـأـوـلـ ، ١ ) كـيـفـ قـابـلـ جـعـفـ الرـكـشـيـ بـيـنـ مـوـقـفـ الرـوـاقـيـنـ وـمـوـقـفـ الـمـؤـولـيـنـ الرـوـحـيـنـ لـلـقـرـآنـ .

## ٢ - الفارابي

١ - هو ابو نصر محمد بن محمد بن طرخان بن اوزلخ المعروف بالفارابي.

ولد في وسیح بالقرب من مدينة فاراب في بلاد الترك عام ٢٥٩ هـ / ٨٧٢ م أولى قبل وفاة الكندي في بغداد بعام واحد. نشأ الفارابي في عائلة شريفة النسب، وكان والده قائداً في البلاط التركي<sup>(١)</sup>. ولكن تفاصيل حياته لم تعرف على وجه اليقين ، شأنه في ذلك شأن سلفه الكندي الذي اخذه الفارابي قدوة له ومثلاً . قدم الفارابي شاباً إلى بغداد حيث حصل علومه فيها وقرأ بعضها على معلم نصراوي هو يوحنا بن حيلان<sup>(٢)</sup> . وألمَ في دراسته بالمنطق ، والنحو ، والفلسفة والموسيقى والرياضيات والعلوم . وتدل كتبه إلى أنه كان يجيد التركية والفارسية ( وتقول الرواية أنه كان يجيد عدما عن العربية سبعين لساناً<sup>(٣)</sup> ) واكتسب الفارابي تدريجياً تلك الثقافة الواسعة التي نال بسببها لقب « المعلم الثاني » ( على أن أرسطو هو المعلم الأول ) والتي جعلته أول فيلسوف كبير في الإسلام . وتشير كل القرائن مؤكدة الرأي الرائج في بلاد فارس من أن هذا الفيلسوف الكبير كان من الشيعة . فقد غادر الفارابي بغداد قاصداً حلب عام ٣٣٠ هـ / ٩٤١ م حيث حل في كنف الحمدانيين هناك وهم من الشيعة . وكان سيف الدولة يكن له كل احترام وتقدير . ولم تكن هذه الحياة الشيعية التي حظي بها الفارابي ، من قبيل الصدفة ، بل هي تتسم بطابع خاص اذا استطعنا ان نظرنا ما في فلسفة الفارابي عن النبوة من قضايا تتفق وتلك التي عرضنا لها في الفصل الثاني من هذا الكتاب والتي تقوم على ما كان ينادي به أنه الشيعة . قام الفارابي بعد اقامته في حلب ببعض الرحلات ، فذهب إلى مصر ، ثم توفي في دمشق سنة ٣٣٩ هـ / ٩٥٠ م وله من العمر ثمانون عاماً .

(١) عيون الانباء في طبقات الأطباء لابن أبي اصيبيعة ج ٢ ص ١٤٣ .

(٢) يوحنا بن حيلان ، توفي في مدينة السلام في أيام المقتدر .

(٣) انظر ترجمة الاستاذ « ابو ريدة » ل تاريخ الفلسفة في الاسلام للمستشرق دي بور ص ١٩٦ )

(٤) روى ابن خلkan في حكايته لقصة الفارابي على سيف الدولة ان فيلسوفنا كان يعرف سبعين لساناً . ( وفيات الاعيان ص ٧١٧ ) .

كان هذا الفيلسوف الكبير مفكراً شديداً التدين ، ميالاً إلى الزهد والتقشف . عاش عيشة بسيطة بعيدة عن التكلف ، حتى أنه كان يتزينا بزي أهل التصوف <sup>(١)</sup> . وكان من طبعه اعتزال الناس ، والخلوة إلى نفسه <sup>(٢)</sup> ، زاهداً بأمور الدنيا ، وكان يستأنس لساع الموسيقى كما كان هو نفسه عازفاً مرموماً <sup>(٣)</sup> وترك في هذا المعلم «كتاب الموسيقى الكبير» الذي يشهد بتضلعه من الرياضيات . ويعد هذا الكتاب ، بدون شك ، اهم ما كتب عن النظريات الموسيقية في العصر الوسيط . لم تكن الحاوية التي قام بها هذا الفيلسوف الموسيقي للتوفيق بين أفلاطون وارسطو مجرد تفاؤل سطحي بالأمور ، كذلك لم تصدر تزعنه التوفيقية بين الفلسفة والشريعة المنزلة عن بساطة وقصر نظر . يظهر أن هناك شعوراً راسخاً لدى «المعلم الثاني» صادرأً عن اعتقاده بأن الحكمة إنما عرفت طريقها إلى حيز الوجود عند الكلدانين في بلاد ما بين النهرين ثم انتقلت من هناك إلى مصر فاليونان حيث تثنت كتابياً ، وقد رأى الفارابي من واجبه إعادة الحكمة إلى الأرض التي نشأت فيها .

٢ - أما مؤلفاته الكثيرة فقد اشتغلت ( او كانت تشتمل ) على شروح مؤلفات ارسطو : ككتاب النطق ، وكتاب الطبيعة ، وكتاب النواميس ، وكتاب ما بعد الطبيعة وكتاب الأخلاق المفقود حالياً . ولا نستطيع ان نذكر هنا من مصنفات الفارابي الا بعضها ككتاب «الجمع بين رأيي الحكيمين افلاطون وارسطو» و «تحقيق غرض ارسطاطاليس في كتاب ما بعد الطبيعة» وتحليل لحاورات افلاطون و «رسالة فيها يجب معرفته قبل تعلم الفلسفة»

(١) يروي القبطي انه دخل على سيف الدولة بجبل ، وأقام بكتنه مدة بزي أهل التصوف .  
إِخْبَارُ الْعَلَمَاءِ بِأَخْبَارِ الْحَكَمَاءِ ص ١٨٣ .

(٢) يقول ابن خلكان ( ج ٢ ص ١٠٢ ) : «وكان مدة إقامته بدمشق لا يكون غالباً إلا عند مجتمع ماء أو مشتبك رياض » ، وهناك كان يقضى وقته ويؤلف كتبه .  
(٣) يذكر ابن خلكان من براعة الفارابي في الموسيقى انه أصلح الجالسين ثم أكمل ثم أنصرف .

ومدخل لفلسفة ارسطو ورسالة في «احصاء العلوم» كان لها كبير الأثر على نظرية تصنيف العلوم لدى الفلسفة المدرسية في الغرب ؟ ثم «رسالة في العقل» وكتاب «فصول الحكم»<sup>(١)</sup> ، الذي كثُرت حوله الدراسات في الشرق ، وأخيراً نذكر بمجموعة المؤلفات المتعلقة بما درج الدارسون على تسميتها «بفلسفة الفارابي السياسية» منها «كتاب آراء أهل المدينة الفاضلة» وكتاب «في السياسات المدنية» و«كتاب تحصيل السعادة» وشرح لكتاب الشرائع لأفلاطون .

أشيرنا الى ان للفارابي كتاب بعنوان «فصول الحكم» .

ليس هناك من سبب وجيه يدعو الى الشك في صحة نسب هذا الكتاب . وإن الغلط الفادح الذي وقع فيه الذين نسبوا قسماً من هذا الكتاب ، تحت عنوان آخر ، الى ابن سينا ، في مؤلف نشر سابقاً في القاهرة ، هو غلط لا يستند الى أي نقد علمي . لقد ظن المستشرق «بول كراوس» ان الفارابي كان في قرارته نفسه معادياً للتزعة الصوفية وأن اسلوب كتاب «فصول الحكم» ومحنته لا تتفق مع ما جاء في باقي مؤلفات الفارابي وان نظريته في النبوة انا هي نظرية سياسية بحتة .

ولكننا نستطيع ان نتحقق من ان الاصطلاحات والتعابير الصوفية تكاد تكون شائعة في مؤلفات الفارابي وان في «فصول الحكم» فقرة تكاد تكون صدئ لما ورد في «الاهيات» افلاطين عن الجذب الروحي ، وان نظرية الاشراق عند الفارابي تتصح عن ملامح صوفية لا مجال لإنكارها شرط ان «نسلم بأن التصوف لا يتضمن حتىمة «الاتحاد» بين العقل البشري والعقل الفعال اذ ان

---

(١) كتاب «فصول الحكم» ينسب عادة الى ابن عربي . ولكن الاستاذ «كوربان» يرى انه من تأليف الفارابي وله في ذلك أدلة سوف يعرضها .

« الاتصال » ب مجرد هو ايضاً تجربة صوفية<sup>(١)</sup>. على ان ابن سينا والسهروردي هما نفسها على وفاق مع الفارابي في رفض « الاتحاد » ذلك انه يؤدي الى نتائج متناقضة . ونستطيع كذلك ان نبين انه ليس من العسير ادراك الصلة بين « تصوف » الفارابي وبجمل فلسفته اذ لا خلطة ولا تناقض عنده بين هذين العاملين . و اذا كنا نلاحظ في « فصوص الحكم » استعمال بعض الفاظ يشتم منها رائحة الاصل الاسماعيلي ( شأنها في ذلك شأن كل ما يتعلق « بالعرفان ») فان في هذا ما يبعد كل شبهة حول صحة نسبة هذا الكتاب للفارابي بل إن فيها ما يبيّن المصادر التي استقى منها فilosofنا ، بل انها هي عينها التي توافق بين نظريته الفلسفية حول النبوة وبين فكرة النبوة عند الشيعة . وأخيراً ، انه لمن الشطط ، ان نُسيّس ، بالمعنى المعاصر لكلمة سياسة ، ما جاد في مذهب الفارابي عن المدينة الفاضلة ، فليس في ذلك شيء مما نسميه اليوم « نهجاً » سياسياً . ونحن في هذه القضية بالذات مع ما اورده السيد ابراهيم مذكر في البحث القيّم الذي عرض فيه مذهب الفارابي الفلسفـي .

ـ ليس لنا هنا الا ان نتعرض لقضايا ثلاثة في مذهب الفارابي الفلسفـي . يعود الفضل الى الفارابي في فصله وتمييزه بين جوهر الموجودات وجودها تميذاً منطقياً و ماورائياً . فالوجود ما هو بطبيعة « مكونة » للجوهر ، ان هو الا صفة ، او عرض لهذا الجوهر . لقد قال بعضهم ان هذه النظرية كانت نقطة تحول في تاريخ الفلسفة الماورائية ولسوفنـى كيف نادى ابن سينا والسهروردي وكثيرون غيرهم بفلسفة ماورائية للجواهر . وقد بليت هذه النظرية سائدة

(١) « ان تصوف الفارابي مختلف عن مذهب اهل التصوف من فواح عديدة : منها ان الفارابي لا يقول بالحلول كما قال الحلاج ، ولا بالاتحاد والفتاء كما زعم الجبند ، ولذلك عزي تصوفه الى أصل ارسطي ، مرده ان المعلم الاول قد ذهب الى ان فضيلة الحير لا تكون الا بالتأمل العقلي ، والى ان الانسان يغدو بالعقل شيئاً بالعقل المفارقة وبالله » .

( اعلام الفلسفة ، يازجي وكرم من ٤٥٨ )

حتى جاء « الملا صدرا الشيرازي » في حدود القرن السادس عشر للميلاد فأحدث تغييراً حاسماً في الموقف إذ أكد على أسبقية الوجود، وأعطى لفلسفة الاشراق الماورائية طابعاً « وجودياً Existentielle ». في اصل هذا الموقف المتعلق بالكائن يمكن التمييز بين الكائن الواجب الوجود ، والكائن الممكن الوجود الذي لا يمكنه ان يوجد بذاته لأن وجوده وعدم وجوده سيان ولكته يتحول الى كائن واجب الوجود عندما يفرض عليه الوجود بواسطة كائن آخر ، وعلى الضبط ، بواسطة الكائن الواجب الوجود [ أي الذي تقضي طبيعته بوجوده ]. هذا المبدأ الذي سوف يكون له اهمية كبيرة عند ابن سينا ، قال به الفارابي قبله ولكن بصورة موجزة .

٤ - الملاحظة نفسها يمكن ان تذكر بالنسبة لنظرية اخرى غيّرت بها فلسفة الفارابي وهي نظرية العقل وفيض العقول المتوجبة عند ابي نصر من قوله عبّداً « عن الواحد لا يصدر الا الواحد ». ( وقد ناقش نصير الطوسي هذا المبدأ مستوحياً أقواله ) ، دون ان يذكر ذلك ، من طريقة فيض الأنوار الخالصة عند السهروردي ) . ان صدور العقل الأول عن الكائن الاول ، وتأملاته الثلاثة التي تتبع دوريًا لدى كل من العقول الأخرى ، تولدت في كل مرة عقلاً جديداً ونفساً جديدة وفلكاً جديداً . ويترکرر ذلك حتى العقل العاشر . وهذا الفيض الذي بنى عليه الفارابي نظام الكون هو نفسه ما يصفه ابن سينا ويتسع به . الجواهر الالهية الاولى ، والكواكب الالهية عند ارسطو ، تصبح في فلسفة الفارابي ما يسمى بالعقل المفارقة . فهل كان ابن سينا اول من اعطها اسم « الملائكة » مثيراً بذلك تحفظ الفزالي الذي لم يجد فيها صورة الملائكة الحقيقة كما وردت في القرآن ؟ وهل يقضي القول بمثل هذه الصور الملائكة الحالة على مبدأ التوحيد ؟ لا شك في ان القضية تتعلق هنا بالنقل « الظاهري » لمبدأ التوحيد والعقيدة التي يستند اليها . وبالمقابل فان المفكرين « الباطنيين » والتصوفين لم يأدوا جهداً في سبيل التبيين ان التوحيد في شكله

الظاهري لا بد وان يقع في الوثنية نفسها الذي يسعى جهده لتجنبها . لقد كان الفارابي معاصرأً للكبار المفكرين الاسماعيليين الأوائل . وإذا ما قابلنا نظريته القائلة بالقول العشرة بتلك التي قالت بها الباطنية الاسماعيلية لظهرت لنا نظريته بمظهر جديد . في معرض تحليلنا الموجز لبنية النظام الفلسفـي القائم على تعاقب العقول العشرة عند الاسماعيلية من الفاطميين أشرنا الى أنها تختلف عن البنية التي استعملها فلاسفة الفيض من حيث نظرتها الى المبدأ الأول على انه كائن يسمى على الكائنات *Super être* فهو خارج عن نطاق الكينونة والعدم ، والانبعاث لا ينتهي ، والحالة هذه الا عن العقل الأول . وعلاوة على ذلك فان النظام الكوفي عند الاسماعيلية يتضمن عنصراً دراماتيكياً لا نجده عند الفارابي ولا عند ابن سينا .

ومع ذلك فان صورة «الإلاك العاشر عند الاسماعيلية تطابق العقل العاشر تمام المطابقة وهو ما يسميه فلاسفتنا بالعقل الفعال . وهذه المطابقة تجعلنا نلمس ما للآراء الاسماعيلية من أثر عميق في فلسفة الفارابي وفي نظريته عن النبوة ذلك ان ابا نصري يبدو لنا من خلال نظريته عن العقول وأقواله عن النبي - الحكم وكأنه قد تجاوز «الفلاسفة الهلينيين » الى ما هو ابعد شاؤاً . وثمة مقابلة اقامها الفارابي نفسه في هذا الشأن تعزز ما أشرنا اليه ، وقد رددها الجميع من بعده . يقول ابو نصر : « ونسبة العقل الفعال الى العقل الذي بالقوة كتبـة الشمس الى العين التي هي بصر بالقوة ما دامت في ظلمة فاذا حصل الضوء في البصر صار بصرأً بالفعل<sup>(١)</sup> ». هذا العقل هو في آخر سلسلة العقول المفارقة وأقربها الى الانسان وعالم البشر وهو دائماً بالفعل ويجعل منه الفارابي « واهياً للصور » لأنـه يحب المواد صورـها ولأنـ العقل البشري الذي يعقل المـقولات بالـقوة هو بـجاجة الى العـقل الفـعال لـكي يـعرف هذه المـقولات بالـفعل .

(١) « رسالة في العقل » من ٢٥ - ٣٧ .

ويقسم الفارابي العقل البشري الى عقل نظري او تأملي وعقل عملي . يبرر العقل النظري في مراتب ثلاث : فهو عقل ممكناً او عقل بالقوة بالنسبة للمعقولات التي لم يحصلها بعد ، وهو عقل بالفعل أثناء تحصيله لهذه المعقولات ، وهو عقل مستفاد عندما يعقل هذه المقولات المجردة . هنا بالذات تكون الجدة في المعرفة الفنوصية عند الفارابي ؟ فالبالغ من تشابه التسمية ، فان العقل المستفاد عند الفارابي لا يمكن ان يفهم على انه *Noûs epiktetos* نفسه الذي قال به الاسكتندر الأفروديسي ، والذي يقصد به حالة وسط بين العقل بالفعل والعقل بالقوة . ذلك ان العقل المستفاد عند الفارابي هو تلك المرتبة العليا من العقل البشري التي يعقل بها ، حداً واسراً ، ما يبه له العقل الفعال من صور ومعقولات مجردة دون اللجوء الى وساطة الحس . نقول بایحاز ان فكري العقل الفعال والعقل المستفاد عند الفارابي توحيان بأمور مستقلة عن الارسطاطاليسية الحضة ، نعني بذلك تأثيره بكتاب « الربوبية » وما يحمل هذا التأثير من بنود الأفلاطونية المحدثة .

هـ - يبدو لنا هذا الفيلسوف « هلينياً » بالنسبة لأمر ثالث هو نظريته عن النبوة التي توج بها بمجل فلسفته . ان نظريته عن « المدينة الفاضلة » تحمل طابعاً يونانياً لاستقائه من الفلسفة الأفلاطونية ولكنها ايضاً جاءت نتيجة لتطوراته الفلسفية والصوفية كفيلسوف اسلامي . كثيراً ما ينظر الى هذه النظرية على انها « سياسيات » الفارابي ولكن ابا نصر ما كان في الواقع ما ندعوه اليوم بالرجل العملي وما اطلع يوماً عن كتب على القضايا السياسية في عصره . ان آرائه في السياسة تعتمد على آرائه في نظام الكون وفي النفس ولا يمكن الفصل بين هذه الآراء . من هنا ان آرائه في « المدينة الفاضلة » تشمل البشر الذين يعيشون على هذه الارض جميعاً وليس هي منهجاً سياسياً يطبق في أوضاع « راهنة » . إن فلسفته التي أطلق عليها اسم الفلسفة السياسية ليكون من الأفضل تسميتها بفلسفة النبوة .

اذا كانت الشخصية التي تطفي في «المدينة الفاضلة» هي شخصية «الرئيس»، فان شخصية «الامام» ايضاً تكشف عن الاهمام الصوفي عند الفارابي كما يكشف عن ذلك الحل الذي قدمه للنظرية في العالم الآخر؟ ويعكينا ان نزيد على ذلك . فنقول ان فلسفة النبوة تتضمن بعض الملامح الاساسية المشتركة بيشه وبين فلسفة النبوة عند الشيعة، ومن المؤسف ان لا يتسع المجال هنا ل لتحقيق هذا القول وتوسيعه والنظر فيها ينجم عنه. إن الأدلة التي يقدمها الفارابي ليدعم قوله بضرورة وجود الأنبياء ، واللامام التي يصف بها الكيان الداخلي للنبي والمرشد ، والامام ، كل ذلك مطابق للأدلة التي اقامها علم النبوة عند الشيعة، كما رأينا ، استناداً الى اقوال الأئمة المعصومين وآرائهم . فالنبي المشرع هو في الوقت نفسه امام ما دام على قيد الحياة ، ومن بعده تبتدىء أدوار الامامة ( او ادوار الولاية وهو الاسم الذي أطلق في فترة من الاسلام على «النبوة» التي لا تسن شريعة ) . فاذا كان النبي - الحكم عند الفارابي هو الذي يسن التواميس والشرائع فان هذا بالفعل لا يعني انه يسن شريعة بالمعنى الاهوي الدقيق لهذه الكلمة . ان ضم هاتين الفلسفتين النبويتين يظهر لنا على ضوء جديد تلك الفكرة التي تجعل من كلٍ من «حكم» ، افلاطون ، ومن «رئيس»، المدينة الفاضلة ، اماماً .

٦ - ومن جهة اخرى ، رأينا كيف بلغ علم النبوة عند الشيعة أوجه في معرفة غنوصية مميزة بين صيغة المعرفة عند النبي وعند الامام . الأمر متشابه عند الفارابي . فاما مام - النبي الذي هو الرئيس في المدينة الفاضلة عليه ان يصل الى درجة فائقة من السعادة البشرية تقوم على الاتصال بالعقل الفعال . وينشأ عن هذا الاتصال كل وحي نبوي وكل إلهام . وكما أشرنا سابقاً فان الأمر هنا لا يتعلق «بالاتحاد» بالعقل الفعال ولكن «بالاتصال» به . فمن المهم اذن ان نلاحظ هنا انه على التقى من حكم افلاطون الذي يتوجب عليه ان يبسط من تأملاته للمعقولات الجبردة لينصرف الى الامور العامة فان

« حكم » الفارابي عليه ان يتصل بالكائنات الروحية بل إن مهمته المثل هي في ان يقود اهل المدينة الفاضلة نحو هذا الهدف بالذات اذ ان السعادة المطلقة هي في هذا الاتصال عنده . ان « المدينة الفاضلة » التي يستشفها الفارابي تكاد تكون « مدينة الابرار في آخر الزمان » اتها مشابهة لتلك الحالة التي تكون عليها الامور عند رجمة الامام الغائب ليمهد ل يوم الحشر . وبعد هذا كله هل بامكاننا ان نعطي « لسياسات » الفارابي المعنى الذي نعطيه لها اليوم ؟

ومقابل ذلك يصح القول بالنسبة للرئيس الذي أضفى عليه الفارابي كل الصفات الخلقية والفلسفية انه « افلاطون في ثوب النبي محمد »<sup>(١)</sup> . بل ينبغي القول ، على الاصح ، ان الاتصال بالعقل الفعال يتم بواسطة العقل . هذه هي حالة الفيلسوف ؟ ذلك ان هذا الاتصال هو مصدر المعارف الفلسفية كلها ، كما ان هذا الاتصال يمكن ان يتم بواسطة القوة المتخيلة ويصبح عند ذاك مصدر الالهام والوحى والرؤى النبوية . لقد أشرنا فيما تقدم كيف ان فلسفة النبوة عند الشيعة أدت الى القول بنظرية كاملة عن المتخيلة ثبتت صحة المعرفة الخيالية والعالم المدرك على حقيقته من خلاتها . وانه لذو مغزى ان تختل نظرية المتخيلة عند الفارابي مكاناً أساسياً مشابهاً . واذا رجعنا الى مؤلفات الملا صدرا الشيرازي التي يشرح فيها اقوال الأئمة ، تبيّنا خطأ القول بأن النظرية الفارابية عن النبوة لم تحمل على محمل الجد الا في الفلسفة المدرسية العبرية *La Scolastique juive* (عند ابن ميمون) ذلك ان هذه النظرية اعطت وافر التمر في فلسفة النبوة عند الشيعة .

ـ ان المعرفة الغنوصية تقوم في الاساس ، تبعاً لراتب رؤية الملائكة او سماعه ، سواء كان ذلك في اليقظة او في المنام او في حالة وسط بينها . عند الفارابي

(١) هذا التشبيه رد عند « دي بور » في كتابه « تاريخ الفلسفة في الاسلام » حيث يقول ما مؤداته : « ويز الفارابي رئيسه في كل الصفات الانسانية والفلسفية فهو افلاطون في ثوب النبي محمد » .

يتصل الحكم بالعقل الفعال عن طريق التأمل والنظر ، كما يتصل النبي به عن طريق القوة المتخيلة فهي مصدر النبوة والوحى النبوى . وهذه النظرية ليست مكنته الا لأن جبريل ، ملاك محمد ، هو نفسه العقل الفعال . وكما لاحظنا سابقاً ، ليست القضية هنا قضية عقلنة الروح القدس *Rationalisation de l'Esprit-Saint* ولكن العكس هو الثابت . ان توحيد ملاك المعرفة وملاك الوحي في كائن واحد هو من مقتضيات كل فلسفة نبوية ومنذهب الفارابي كله متوجه في هذا الاتجاه . لذلك لا يكفى ان نقول بأنه أعطى أساساً فلسفياً للوحي كما انه يكون من الخطأ القول بأنه وضع الفلسفة فوق النبوة . فهذا هو ضرب من الكلام يسيء فهم جوهر الفلسفة النبوية . والفيلسوف والنبي يتحدون مع العقل – الروح – القدس نفسه . ان حالة الفارابي تحدد افضل تحديد الموقف الذي عرفناه هنا . قد يكون بين الاسلام الشرعي والفلسفة اختلاف حكم لا يمكن حلته . ولكن العلاقة الماءمة هي بين الاسلام الباطني والديانة الظاهرة المتجليّة بالنص . وعلى القبول بالتفسير الباطني للكتاب او رفض هذا التفسير يترتب مصير الفلسفة ودورها في الاسلام .

مها كانت المدينة الفاضلة فانها لم تكون بذاتها ما قصد اليه الفارابي . إن هي الا وسيلة لهدایة الناس الى طريق السعادة المطلقة . عندما تجتاز جماعات الأحياء أعتاب الموت عليها ان تتضمن الى جماعات اولئك الذين سبقوها وتتحدد روحاً بها ، كلٌ يتعدد بشبيهه . باتحاد الانفس هذا يتضاعف وينمو الى ما لا نهاية هناك الانفس الاولى ولطفها ، تلك التي ارتحلت عن هذه الدار قبل غيرها . نظرة مشابهة في هذا المجال نجدها عند الاسماعيلية ، وذلك في معرض كلامهم عن مصير الانسان وعلم المداد ووصفهم لاتحاد الصور المنيرة *Formes de lumière* لمؤلف هيكل الأنوار الخاص بالأمام .

٨ - لم يُعرف الا العدد القليل من تلامذة الفارابي . نذكر منهم « أبا زكريا يحيى بن عدي » (المتوفى عام ٣٧٤ هـ / ٩٧٤ م) وهو فيلسوف نصراني

من اليعاقبة عُرف بترجمته لكتب أرسطو . وهنالك توارد يلفت النظر بين أقوال يحيى بن عدي وأقوال « ابن أبي سعيد الموصلي » ، وهو يهودي عاش في الموصل . وهناك أيضاً تلميذ ليحيى بن عدي هو أبو سليمان محمد السجستاني ( المتوفي عام ٩٨١ / ٥٣٧ م ) وهو غير أبي يعقوب السجستاني الاسماعيلي . جمع السجستاني في بغداد حلقة من رجال الفكر كانوا يعقدون مجالس ثقافية شهرية . وصلتنا أخبار هذه المجالس في كتاب « المقابلات » لأبي حيان التوحيدى ( المتوفي عام ١٠٠٩ / ٥٣٩٩ م ) تلميذ أبي سليمان ، وكتابه هذا يزخر بالعلومات القيمة . غير أن هذه الحلقة لم تضم فلاسفة بالمعنى الصحيح وتکاد المناقشات التي دارت فيها حول منطق الفارابي تتحول إلى فلسفة شفهية لا غير ، ها ان اموراً لا أهمية لها كانت تبحث أثناء تلك المجالس ( كتباهي أبي سليمان بمعرفته للمؤلف الحقيقي للكتابات المنسوبة لجابر بن حيان ) . ولكن الفارابي وجد في الحقيقة خلفاً له في ابن سينا الذي اعترف بأبي نصر معلمًا له . وكان للفارابي كبير الأثر في الأندلس ( وخاصة على ابن باجه ) وعلى السهروردي ، كما كان تأثيره بيئناً كما رأينا على الشيرازي .

### ٣ - ابو الحسن العامري

١ - هو ابو الحسن محمد بن يوسف العامري . لم يعرف حق المعرفة في الغرب حتى الآن . ومع ذلك فقد كان هذا الخراساني الايراني ، في عداد الفلاسفة الذين ندر سهم في هذا الفصل ، وجهاً هاماً بين الفارابي وابن سينا . ولد في نيسابور وتلّمذ على « ابي يزيد احمد بن سهل البلخي » وهو من خراسان ايضاً . ألم ابو الحسن إماماً شاملًا بدراسة الفلسفة والماورائيات وشرح عدة نصوص لأرسطو ، وكان له مع ابن سينا رسائل عديدة متبادلة ( وهي التي تؤلف ، مع أجوبة ابن سينا ، كتاب « الاربعة عشر سؤالاً » ) . قام « العامري » برحلتين الى بغداد ( قبل عام ٣٦٠ / ٩٧٠ م وفي عام ٣٦٤ / ٩٧٤ م )

٩٧٤ م ) حيث هالته ، على ما يبدو ، عادات البغداديين وأخلاقهم . فعاد الى ايران وقضى في الري خمس سنوات تنتهي خلاها بجهة الوزير « ابن العميد » وانصرف الى أداء دوره التعليمي . ثم عاد الى خراسان حيث توفي عام ٥٣٨١ / ٩٩١ م ) .

كان للعامري كثير من الأصدقاء والتلاميذ . منهم « ابو القاسم الخطيب » الذي كان على صلة وثيقة « بابن هندو »، ثم « ابن مسكونيه » الذي يشير اليه في كتابه « جاودان خرد » ( بالايرانية ) ( اي الحكمة الأزلية ) ؟ وعلى الأخص « ابو حیان التوحیدي » الذي يذكره في مناسبات عدّة . ويشير اليه « ابن سينا » كذلك في كتاب « النجاة » ، ولكن ببعض التحفظ حول معلوماته الفلسفية . ومع ذلك فان ما وصل اليانا من كتبه ، وتقييمه لغيره من الفلاسفة ، يشهد على ان فلسفته لا تخليو من الأصالة : له رسالة « في السعادة » و « فصول في المعلم الاهمية » ورسالة « في الإبصار » و « في الأبد » كما انه كتب عن « أعلام الاسلام » وفي « الجبر والقدر » وله كتاب بالفارسية بعنوان « فروخ نامه » . يبحث العامري في كتابه « الفصول » في وحدة العقل والتعقل والمقول بشكل سوف يستلزم منه فيما بعد « أفضل الدين القاشاني » ( القرن الثالث عشر م / السابع هـ ) تلميذ نصير الدين الطوسي .

٢ - يشير « التوحيدی » الى عدد من المباحثات والمناقشات التي كان لأبي الحسن « العامري » دور فيها . نذكر منها هنا المنشقة التي جرت مع « مانی الجوسی » ( وهو بالطبع غير « مانی » « نبی المانویة » ) حيث اضططع فيلسوفنا بدور الافلاطوني اللامع ( « كل ما هو حسي فهو ظل لما هو عقلي ... العقل خليفة الله في هذا العالم » ) . وكثيراً ما يشير « الملا صدر الشیرازی » ( المتوفى عام ١٠٥٠ هـ / ١٦٤٠ م ) ، الى مذهب « العامري » ، في مجموعته الفلسفية الكبيرة « الأسفار الاربعة » ، كما ان احد دروس هذا الفكر نفسه حول « حکمة السهر وردي المشرقة » يحتوي على اشارة طريفة . فهو يحيل الى

كتاب «الأمد علام الأبد» حيث ينسب «أبو الحسن العامري» «لامبيدو قلس» ما معناه اتنا اذا قلنا عن الخالق ، الذي لا يحده وصف ، بأنه هو ذاته الکرم والقدرة ، فان هذا لا يعني ان هذه الصفات والملكات المعنية بهذه الأسماء توجد فعلاً في الذات الالهية .

وسوف نجد هذه المبادئ التي قال بها «لامبيدو قلس المحدث» هذا ، عند «ابن مسرة» في الأندلس . كما كان لهذه المبادئ تأثيرها على «السهروردي» (في قطبية الخير والحبة) . ويبدو ان «ابا الحسن العامري» قد تأثر بوجه خاص فيما يختص بالفلسفة السياسية بتلك المؤلفات الفارسية التي نقلها ابن المفعع عن الفهلوية القديمة ؟ وهو لذلك ينادي بذهب يقل<sup>١</sup> تأثراً بالهلينية الافلاطونية عن مذهب الفارابي .

٣ - علينا ان نشير ايضاً الى فيلسوف لم يعرف الا بنبذة له عن النفس هو «بكر بن القاسم الموصلي» (نسبة الى الموصل) ، عاش في ذلك العصر الراهن بالحركات الفكرية حيث كان النصارى يقومون بشرح كتب ارسطو في بغداد ، وحيث كان الفارابي يبني مذهبه الذي كان له النتائج البعيدة بينما كان «الرازي» يثير ضجة كبيرة حول مذهبه . ويبدو ان بكر الموصلي قد بقي بعيداً عن كل هذا الخضم الفكري . فهو لا يذكر من كل المؤلفين في هذه الفترة الاسلامية الا الفيلسوف الصابئي ثابت بن قرة وحده . وفي هذا الاختيار البين ما يشهد بالتأثير بعيد الذي كان لفيلسوف حران الصابئي .

#### ٤ - ابن سينا والسينوية

١ - هو ابو علي حسين بن عبد الله بن سينا ولد في اصفهان<sup>(١)</sup> قرب

(١) يقول ابن ابي اصيحة (ج ٢ ص ٢) والقططي (ص ٢٦٩) اعتقاداً على ما رواه ابو عبيد الجوزجاني ، ان ابن سينا ولد في «افشنة» وهي قرية قرب بخارى . ويقول ابن خلkan (ج ١ ص ١٩١) انه ولد بقرية «خرميشنا» او خرميغان من قرى بخارى . وينفرد الاستاذ كوريان بالقول انه ولد في اصفهان .

بخارى في شهر صفر من عام ٣٧٠ هـ الموافق لآب من عام ٩٨٠ مـ . ( ولما ترجمت بعض مؤلفاته إلى اللاتينية في القرن الثاني عشر ، أدى اللفظ الإسباني لاسم «أبين» أو «أفين سينا» إلى «أفيسين» Avicenne وهو الاسم الذي عُرف به في الغرب عامـة ) . كان والده موظفاً كبيراً في دولة السامانيـن . ويعود الفضل في معرفتنا للتفاصيل المهمة من حياته ، إلى تلميذه وصديقه الخلص «الجوزجاني» الذي أرـخ لسيرته وأخباره .

ظهر نبوغ ابن سينا وهو لم يـزـل طفلاً ، وكانت ثقافته واسعة شاملة ، فقد ألمـ بـ علم النحو والهندسة ، والفيزياء والطب والفقـه والـلاهوـت <sup>(١)</sup> . وطار له صـيـتـ واسـعـ وهو لم يـتجاوزـ السابـعـةـ عـشـرةـ فـاستـدـعـاهـ «ـنوـرـ بنـ منـصـورـ ،ـ اـمـيرـ السـامـانـيـنـ <sup>(٢)</sup>ـ وـكـانـ قدـ اـصـيـبـ بـمـرـضـ عـضـالـ فـعـالـجـهـ اـبـنـ سـيـناـ وـشـفـاهـ .ـ وـاسـتـعـصـىـ عـلـيـهـ فـهـمـ كـتـابـ «ـمـاـ بـعـدـ الطـبـيـعـةـ»ـ ،ـ لـأـرـسـطـوـ وـقدـ اـعـتـرـفـ اـنـ قـرـأـهـ اـرـبـعـينـ مـرـةـ دونـ انـ يـفـهـمـ مـعـناـهـ وـيـعـودـ فـضـلـ اـلـلـفـارـايـ»ـ ،ـ وـقـعـ عـلـيـهـ اـبـنـ سـيـناـ عـرـضاـ ،ـ فـيـ اـزـالـةـ فـشـاوـةـ عـنـ عـيـنـيهـ وـاـنـكـشـافـ ماـ كـانـ مـسـتـقـلـاـ عـلـيـهـ <sup>(٣)</sup>ـ وـيـشـيرـ المؤـرـخـونـ بـكـلـ رـضـىـ إـلـيـ هـذـاـ الـاعـتـرـافـ بـالـفـضـلـ .ـ وـمـاـ بـلـغـ الثـامـنةـ

(١) درس القرآن واصول اللغة ، وتلقى المعلوم على يد أبي بكر الخوارزمي ، كما درس الطب على يد استاذ مسيحي هو عيسى بن يحيى .

(٢) يرجع نسبـ السـامـانـيـنـ إـلـيـ سـامـانـ اـحـدـ نـبـلـاءـ بـلـخـ مـنـ اـتـبـاعـ زـرـادـشـتـ .ـ مـؤـسـسـ دـوـلـتـهـ نـصـرـ بـنـ اـحـدـ .ـ وـمـوـطـدـ هـذـهـ الدـوـلـةـ هـوـ اـسـمـاعـيلـ اـخـوـ نـصـرـ .ـ دـامـ نـفـوذـمـ مـنـ سـنـةـ ٨٧٤ـ إـلـىـ ٩١٩ـ .ـ اـسـتـولـيـ السـامـانـيـنـ عـلـىـ سـجـستانـ وـكـرـمانـ وـجـرـجانـ وـمـاـ وـرـاءـ النـهـرـ وـخـرـاسـانـ وـقـتـمـواـ بـسـلـطـةـ مـسـتـقـلـةـ إـنـ كـانـ كـانـ يـدـيـنـونـ فـيـ الـظـاهـرـ لـلـخـلـيـفـةـ فـيـ بـغـدـادـ .ـ وـنـوـرـ بـنـ مـنـصـورـ هـذـاـ مـنـ أـمـرـاـمـهـ حـكـمـ مـنـ (ـ٩٧٦ـ -ـ ٩٩٧ـ)ـ .ـ

(٣) يقول حاجـي خـلـيـفـةـ فـيـ كـشـفـ الـظـنـونـ (ـجـ ٣ـ صـ ٩٩ـ -ـ ١٠٠ـ ،ـ طـبـعـ لـبـزـجـ ١٨٣٥ـ)ـ :ـ «ـ وـقـدـ اـسـتـصـىـ عـلـيـهـ اـبـنـ سـيـناـ فـيـ كـتـابـ اـرـسـطـوـ فـيـ بـعـدـ الطـبـيـعـةـ مـعـ اـنـ قـرـأـهـ اـرـبـعـينـ مـرـةـ ،ـ حقـقـ أـيـسـ مـنـ فـهـمـهـ ،ـ اـلـيـ اـنـ أـتـبـعـ لـهـ اـلـطـلـاعـ عـلـىـ كـتـابـ الـفـارـايـ فـيـ اـغـرـاضـ اـرـسـطـوـ فـيـ الـكـتـابـ ،ـ فـاقـتـحـ لـهـ مـاـ اـسـتـقـلـ ،ـ فـقـرـحـ بـذـلـكـ وـتـصـدـقـ بـشـيـءـ كـثـيرـ عـلـىـ الـفـقـراءـ .ـ

عشرة من عمره حتى كان يلم بجميع أنواع المعرفة ، ولم يكن ينقصه إلا التعمق بها . وبعد وفاة والده راح يتتجول في أنحاء خراسان ، ولكنه لم يتعدّ أبداً حدود العالم الإيراني . أقام أولاً في جرجان (جنوبي شرق بحر قزوين ) حيث تعرف إلى الأمير أبي محمد الشيرازي ، وأتاح له ذلك أن يؤسس مدرسة عامة يلقي فيها دروسه ، ثم باشر بتأليف قانونه الكبير في الطب الذي يقى في الشرق حتى أيامنا هذه ، وفي الغرب طيلة عدة قرون ، المرجع الأول للدراسات الطبية .

وبعد أن أقام مدة في « الري » ( وهي مدينة أتينا على ذكرها مراراً هنا تقع على بعد عدة كيلومترات من جنوب طهران الحالية ) حيث عمل في خدمة الملكة الوصية « سيدة » ، وابنها الشاب « مجد الدولة » ، انتقل بعدها إلى قزوين ومنها إلى همدان ( في غرب إيران ) . واتخذه أمير همدان شمس الدولة وزيرأ له للمرة الأولى . ولكن فلسفتنا لاقت صعوبات مع عسکر الامير فاستقال من منصبه ثم عاد فقبل به مرة ثانية بعد أن اعتذر له شمس الدولة الذي كان ابن سينا قد عالجه وشفاه . وفي هذه الأثناء طلب إليه تلميذه الجوزجاني أن يضع كتاباً شاملًا في فلسفة ارسطو . فباشر ابن سينا في همدان برنامجاً مضنياً من العمل الشاق . فكان يقوم بأعباء مهاراته السياسية نهاراً ، وينصرف ليلاً إلى البحث والتأليف . وكان الجوزجاني يراجع طبيعتيات « الشفاء » بينما كان تلميذ آخر يراجع كتاب « القانون » ويطول السهر ليلاً حتى إذا فرغ ابن سينا وصحبه استراحتوا قليلاً ، وتحدوهوا وشربوا شيئاً من الخمر واستمعوا إلى الموسيقى <sup>(١)</sup> ...

---

(١) يقول أبو عبيد الجوزجاني انه كان يجتمع طلبة العلم بدار ابن سينا كل ليلة ، ويقرؤون الكتب ، حق اذا فرغوا من القراءة حضر المفتون وهي مجلس الشراب واشتغلوا به . ويقول ابن سينا ، على لسان أبي عبيد : « وكانت ارجع بالليل الى داري ، وأضع السراج بين يدي وأشتعل بالقراءة والكتابة ؛ فمما غلبني النوم ، او شعرت بضعف عدلت الى شرب قدر من الشراب ، ربما تعود الى قوري ، ثم ارجع الى القراءة » .

ولما توفي شمس الدولة راسل ابن سينا علامة الدولة امير اصفهان سراً ، يطلب العمل في خدمته ، فكلفتة هذه الجرأة الدخول الى السجن فألف في فترة سجنه اولى رسائله الصوفية « رسالة حي بن يقطان » ثم تكمن من الفرار الى اصفهان حيث استقبله اميرها وأعلى شأنه . وعاد ابن سينا من جديد الى حياة العمل المضني الذي كان يقوم به في هذان . وفي عام ٤٢١ / ١٠٣٠ م (أي قبل وفاة ابن سينا بسبعين سنة) استولى مسعود الفزني على اصفهان . فشُهِبَتْ دار ابن سينا . وهكذا فقدت الموسوعة الضخمة التي وضعها بعنوان « كتاب الانصاف » ( وهي تقع في نحو من عشرين مجلداً تضم ثانية وعشرين ألف مسألة ) حيث قابل بها ابن سينا الصعوبات التي اعترضت سبيل الفلسفه ، مع فلسنته الخاصة التي أشار الى انها هي « الحكمة المشرقة » .

لم يسلم من هذه الموسوعة الا نتف قليلة (إما ان تكون قد نجحت من أيدي الناهبين ، وإما ان يكون ابن سينا قد أعاد كتابتها ) منها قسم من سرح كتاب الربوبية المنسوب لأرسطو ، وشرح كتاب ما وراء الطبيعة ، وتعليقات وحواشي في كتاب «النفس» لأرسطو، وقد يكون فيها ايضاً بعض «الكريسي» المعروفة بـ « منطق المشرقيين » . وأثناء مرافقته لعلامة الدولة في حملته على هذان ، أصيب ابن سينا بمرض لم يقوَ على معالجته فتوفي وهو بكامل قواه وله من العمر ٥٧ عاماً في سنة ٤٢٨ / ١٠٣٧ على مقربة من هذان .

٢ - اذا تأملنا الحياة الملائكة بالحوادث وال-zAخرة بالأعباء العامة التي عاشها ابن سينا لا كبرنا تعدد مؤلفاته وسعتها . يذكر « السيد يحيى مخدفي » ان له ٢٤٣ كتاباً<sup>(١)</sup> . وان مؤلفاته هذه التي تركت آثاراً بعيدة في الغرب الوسيط وفي الشرق حتى أيامنا هذه ، لتشمل ميدان الفلسفة والعلوم المعروفة في ذلك

(١) ويشير صاحباً « اعلام الفلسفة » الى ان أدنى إحصاء لمؤلفاته هو الذي وضعه الاب « أنوافي » ومهد له احمد امين وابراهيم مذكر ، وقد بلغ ٢٧٦ مؤلفاً .

العصر جيماً . ولقد كان ابن سينا بنوع خاص مثلاً للانسان الشامل الثقافة في العصر الوسيط . ألف رسالة في الصلاة، وشرحًا لعدد من السور القرآنية، هذه المؤلفات التي اعتمدت في انتلاقها على كتب الفارابي ، انتهى بها الامر الى كسف هذه الاخيرة والتنطية عليها نظراً لسعتها وشمولها . ( وهو امر شبيه بحال مؤلفات « صدرا الشيرازي » بالنسبة لممؤلفات معلمه مير داماد ، المعلم الثالث ، في القرنين السادس عشر والسابع عشر للميلاد ) .

ولا يغرن عن بالنا ان أعمال ابن سينا هذه ومؤلفاته كانت معاصرة مؤلفات الاسماعيلية الباطنية التي ينتمس اليها عدد من كبار الرجالات الايرانيين ( « كأبي يعقوب السجستاني » في حدود ٩٣٠ / ٥٧٢ م، و « حميد الكرماني » ٤٠٨ / ١٠١٧ م ، و « محبي الدين الشيرازي » ٤٧٠ / ١٠٧٧ م وغيرهم) هؤلاء الذين نأمل ان يأخذوا رويداً رويداً المكانة التي تعود لهم في تواريختنا الفلسفية ، كما ان والد ابن سينا وأخاه كانوا ينتميان الى الاسماعيلية<sup>(١)</sup> ؛ ولقد أشار هو نفسه الى المحاولات التي بذلها هؤلاء في سبيل إقناعه « بالدعوة » الاسماعيلية . وهناك من دون شك ، ماثل ( كا هي الحال عند الفارابي ) بين نظام الكون عند ابن سينا وعند الاسماعيلية ، الا ان فيلسوفنا كان يأبى دائمًا ان يرتبط مع الاسماعيليين . وبال مقابل فانه اذا كان يسعى للتخلص من الشيعة الاسماعيلية ، على ان الحفاوة التي لا يلقاها عند أمراء الشيعة في هذان واصفهان تسمح لنا على الأقل ان نشير الى انه كان ينتمي الى الشيعة الاثني عشرية<sup>(٢)</sup> .

(١) يقول الشهريوري في « ترجمة الارواح » من ٢٢٤ ، ان أبوه كانت من الاسماعيلية وكذلك أخيه .

(٢) انظر كتاب « توفيق التطبيق » للدكتور محمد مصطفى حلبي ، في اثبات ان ابن سينا من الشيعة الامامية الاثني عشرية ، ( القاهرة - ١٩٥٤ ) .

هذه الامور كلها وحدوثها جملة في وقت واحد توسيع الأفق الذي ترسم فيه شخصية ابن سينا الروحية . والى ذلك فان بجمل مؤلفاته تجعلنا نشم رائحة التعقيد في نفسه وفي مذهبه الذي لم يططلع المدرسيون اللاتين الاعلى قسم منه . وهذا المذهب هو ، على وجه التأكيد ، مستقى من كتابه الضخم « الشفاء »<sup>(١)</sup> ، الذي يتضمن علم النطق ، والطبيعة ، وما بعد الطبيعة . ولكن هدف الفيلسوف لاقى غايته في ما يسميه ابن سينا بالفلسفة المشرقة ، كما أشرنا اعلاه .

٣ - لما كان علينا ان نقتصر على نظرة اجمالية موجزة عن ابن سينا فسوف نت忤د من نظرية المعرفة عنده منطلقاً لنظرتنا هذه . ذلك ان هذه النظرية ، بتقريعها من مذهبة العام في العقول الذاتية ، تظهر وكأنها « علم الملائكة » *Angéologie* ، وأن هذا العلم الاخير هو في أساس نظام الكون عند ابن سينا كا انه يحدد آراءه في علم الإنسنة . لقد أشرنا سابقاً ( الفصل الخامس ، ٢ ) الى ان البحث في الماورائيات ، المتعلقة بالجواهر كان قد بدأ بمؤلفات الفارابي ، كما ابتدأ معها التمييز بين الكائن الواجب الوجود بذاته والواجب الوجود بغيره ؛ والكون عند ابن سينا ، لا يحتمل ، بدوره ، ما نسميه بمحدود الممكن . فطالما ان الممكن ما زال ممكناً بالقدرة فذلك يعني ان لا قدرة له على الوجود ، فان تكون بعض المكنات من ان يوجد كذلك لأن وجوده اصبح واجباً بموجب العلة التي أوجنته . ومن ثم فلا يمكنه ان لا يوجد . وكذلك فان العلة التي أوجنته هي بدورها واجبة الوجود بموجب العلة التي أوجنتها وهكذا دواليك .

(١) « كتاب الشفاء هو ألم مؤلفات ابن سينا في الحكمة ، وفيه اربعة اقسام : النطق ، والطبيعتين ، والرياضيات ، والاهيات . والكتاب موسوعة ضخمة في ثانية عشر مجلداً يصل اليها منها نسخ عديدة لا تزال مبعثرة في مكتبات اوروبا والشرق » .

( تاريخ الفلسفة العربية « جر وفاخوري » ص ١٦١ )

وينشأ عن ذلك ان الفكرة الاسلامية الحنيفة عن الخلق وجب ان ينساها هي الاخرى تعديل جذري . فلا يمكن ان يكون الخلق فعلا اختياريا محسما حصل في عالم البقاء ، بل لا يمكنه ان يكون الا وجوها في الذات الاهية . فالخلق يقوم على فعل التأمل الاهي للذات ، وهذه المعرفة التي يعيشها الكائن الاهي لنفسه منذ الأزل ، إن هي الا التفاصيل الاول والعقل الاول . هذا المعلول الاول والوحيد للقدرة الخلاقة ، المماثل للفكر الاهي ، يؤمن بالانتقال من الواحد الى الكثرة مع المحافظة على المبدأ القائل : « عن الواحد لا يصدر الا الواحد » .

وانطلاقا من هذا العقل الاول ، تنشأ الكثرة في الوجود ، تماما كما هي الحال عند الفارابي، بسلسلة من التأملات تجعل من علم نظام الكون (*Cosmologie*) نوعا من « ظاهراتي » الوجود الملائكي (*Phénoménologie de la conscience angélique*) . فالعقل الاول يتأمل مبدأه ، ويتأمل ذاته بأنه واجب الوجود بغيره ؛ ويتأمل ذاته بأنه ممكن محسن بذاته ، تلك الذات التي تظهر ، وما ، كأنها خارجة عن نطاق المبدأ الاول . فيفيض بذلك عن تأمله الاول العقل الثاني ، وفيفيض عن تأمله الثاني النفس الحركة الفلكل الأقصى (فلك الأفلاك) وفيفيض عن تأمله الثالث جرم ذلك الفلكل ، وهو الذي يصدر عن البعد الاسفل العقل الاول ( وهو بعد الظل ، او الالا وجود ) . وهذا التأمل الثلاثي ، المبدع للوجود ، يتعاقب من عقل الى عقل ، حتى يكتمل ذلك التراتب المزدوج : نعني تراتب العقول « القروبيين » العشرة ، وتراتب الانفس السماوية ، التي ليس لها صفات وملكات حسية ، ولكنها تملك قوة المخيلة الصرف ، اي الحالية من كل علاقة بالحس ، والتي بفعل شوتها الى العقل الذي فاضت عنه تفضي على كل من الأفلاك حركاتها الخاصة . فالدوران الفلكل الذي ترتبط به الحركات جميعا ، هو اذن نتيجة ذلك الشوق الذي لا يرتوى . ان نظرية الانفس السماوية هذه وما ينتج عنها من القول بقوة متخيلة مفارقة للحواس الجسدية ، هي التي هاجمت ابن رشد ، بشدة . لكنها ، مقابل ذلك ، أعطت نتائجها المشرمة

عند اليرانيين « السينويين » ؟ فقد أشرنا سابقاً ( الفصل الثاني ، ٥ ) كيف ان المعرفة الفنوسية النبوية تفترض فكرة القوة المتخيلة الروحية الحض ، كما اتنا بيتنا ، في حينه ، الدوافع لذلك .

٤ - ليس لدى العقل العاشر الطاقة لكي يولده ، بدوره ، عقلاً واحداً ونفساً واحدة . وانطلاقاً منه يتفجر الفيض ، اذا صاح التبشير ، في كثرة الانفس البشرية ، في حين تصدر المادة عن البعد الظلي ، تلك المادة التي تؤلف ذلك ما دون القمر . هذا العقل العاشر هو العقل الفعال ، وهو الذي تصدر عنه نفوسنا وهو الذي يعكس ، بإشراق منه ، الافكار وصور المعرفة على الانفس التي قيَّض لها ان تكتسب القدرة على مواجهته والالتفات اليه . فالعقل البشري ليس له دور ولا قدرة على تحرير المعمول من المحسوس ؛ وكل معرفة او تذكر ، إن هي الا فيض وإشراق من لدن الملائكة . هكذا يملك العقل البشري ، بالقوة ، طبيعة ملائكية ؛ وان طبيعته المزدوجة هذه ، بما فيها من عقل عملي وعقل نظري ، يطلق على وجهها هذين اسم « الملائكة الأرضيين » . هنا يمكن سر مصير الانفس . فمن حالات العقل النظري الاربعة واحدة فقط تتبادل الإلافة مع الملائكة الذي هو العقل الفعال ، ويطلق عليها ابن سينا اسم « العقل القدسي » ، وهذه الحالة تتمثل في أوج اكتئامها الحالة الخاصة لخاطر النبوة .

كل ذلك يسمح لنا ان نستشف ان ابن سينا ، في بحثه لمسألة العقل الفعال - وهي مسألة كثرت أقاويل شراح ارسطو حولها - وباتباعه للفارابي ( ويجيب ان لا يغيب عن ذهننا ايضاً العقل العاشر في نظام الكون عند الامماعيلية ) قد قال « على عُكْس توماً كتسيوس والقديس توماً الأكوبني ) بعقل مفارق وخارج عن العقل البشري ، دون ان يصهره مع ذلك في بوتقه واحدة مع مفهوم الله ( كما فعل الاسكندر الافروديسي ، او على طريقة الاوغسطينيين ) . لقد جعل الفارابي وابن سينا من هذا العقل كائناً من عالم الابداع *Un être du Plérôme*

فهو هزة الوصل المباشرة بين هذا العالم والكائن البشري . وهذا تكون الجدة والأصلة في المعرفة الفنوصية عند هذين الفيلسوفين . الا انها لم يرضيا ، من جهة اخرى ، بالفكرة المشائبة القائلة بأن النفس هي صورة *Entéléchie* للجسد . فهذا البحث عن المعرفة ما هو الا واحد من وظائفها المتعددة ، بل انه ليس أهمها . ان علم الإنسنة *Anthropologie* عند الفارابي وابن سينا هو علم افلاطوني محدث .

هـ - على هذه الاسس يتضح لنا كيف تتصل الفلسفة المشرقية بجمل البنيان الفلسفى الذى شيده ابن سينا في البدء . ومن المؤسف ان لا يبقى من هذه الفلسفة المشرقية الا تلك النصوص والتلميحات التي أتينا على ذكرها أعلاه . (لن نتعرض هنا الى تفاصيل بعض الآراء المتضاربة ؟ لقد أظهر د . س. بينيس « بصورة جازمة في أبحاثه ، التي أشرنا اليها في جدول المراجع من هذا الكتاب ، ان كلمة « الشرقيين » كما يستعملها ابن سينا لها دائماً نفس المعنى وتفس المدلول) ولكن الفكرة الأكيدة التي يمكننا ان نكتوّنها عن هذه الكلمة ، نجدما ، من جهة ، في الحواشي المكتوبة على هامش كتاب « الروبية » المنسوب لأرسطو . فمن اصل ستة مواضع يستشهد فيها ابن سينا بفلسفته المشرقية هناك خمسة تتعلق بالوجود بعد الموت . انه اذن مذهب الحياة الأخرى الذي تتصف به الفلسفة المشرقية بالدرجة الاولى من حيث حقيقتها البعيدة .

ومن جهة اخرى هناك رسائله الصوفية الثلاث حيث يكتشف ابن سينا عن سر تجربته الشخصية ضارباً بذلك المثل النادر للفيلسوف الذي يعي نفسه قاتم الوعي والذي يتوصل ( كما فعل السهروردي بعده ) الى ايجاد رموز خاصة به . فموضوع الرسائل الثلاث يدور حول رحلة الى « شرق » خفي لا وجود له على خرائطنا ، ولكن فكرة هذا الشرق قد ظهرت منذ الفنوص . ان رسالة « حي بن يقطان » تعرض الدعوة الى السفر برفقة ملوك الاشراق .

و « رسالة الطير » تتفذ هذا السفر وتتبدىء دوراً سوف يبلغ ذروته في الملحمة الصوفية الرائعة التي كتبها « فريد العطار » بالفارسية ( في حدود القرنين الثاني عشر والثالث عشر م) اما « سلامان وابسال » فهذا بطل الرسالة التي نوّه عنها ابن سينا في القسم الأخير من كتاب « الاشارات ». ليست هذه الرسائل مجرد خرافات وأساطير بل انها قصص رمزية ومن المهم جداً ان لا يخلط بين هذين النوعين . كما انها ليست امثالاً وحكاماً لحقائق نظرية يمكننا ان نعبر عنها بشكل او باخر بل انها صور تجسد الدراما الشخصية الحميمة ، والتجارب المختلفة لحياة برمتها . فالرمز اشارة وصمت . هو ينطق ولا ينطق . وليس بوسعنا ان نعطيه تفسيراً واحداً ينطبق على جميع الحالات . فهو على تفتح دائم ، وتطور دائم كلما مر في خاطر او وجدان ودعا هذا الوجدان الى التفتح أي لكي يجعل منه رمزاً لتبدلاته الخاصة .

٦ - ان صورة الملائكة ودوره، ذلك الملائكة الذي هو العقل الفعال ، تسمح لنا ان ندرك مصير مدرسة ابن سينا . فبسببه اخافت المدرسة التي يسمونها بالابن سينية اللاتينية . فهي قد ألقت الخشية في قلوب اصحاب التوحيد الحنيف ، الذين شعروا بشكل واضح ان الفيلسوف ، بعيداً عن ان يُقيّد ويأتمر بتصرفات هذا الملائكة نحو غاية أدنى قيمة من الناحية الميتافيزيقية ، فإنه سوف ينجذب به نحو غايات ماورائية غيبية ، تكون في كل الاحوال مستقلة عن العقيدة والشرع ، ذلك ان العلاقة المباشرة مع كائن روحي من عالم الابداع *Un être spirituel du Plérôme* لا تؤهل الفيلسوف بنوع خاص لكي يخضع لمقتضيات السلطة الدنيوية . فمدرسة ابن سينا لم تعط ثمارها الا مقابل تغير جذري يحور معاناها وطبيعتها ( في تلك الاوغسطينية التي تسعى لمحاكاة مدرسة ابن سينا ، والتي احسن « جيلسون » تسميتها تحليماً ) . يبقى علينا ان تتبع تأثير مدرسة ابن سينا في ذلك الاتجاه الذي سار به « البير الاكبر » ( واتجاه تلميذه « اولريخ الستراسبورغي *Ulrich de strasbourg* وأوائل المتصوفين الريئيين *Mystiques rhénans* ) .

ولكن ، بينما يغطي فيض مدرسة ابن رشد على تأثير مدرسة ابن سينا في الفكر المسيحي ، نرى أن آثارها كانت في الشرق على عكس ذلك . فلا عرفت فيه مدرسة ابن رشد ولا فهمت انتقادات الفزالي على حقيقتها ، التي غالباً ما فسرها مؤرخو الفلسفة عندنا ، بأنها ضربة قاضية للفلسفة . كان ابن سينا تلاميذ لامعون على اتصال مباشر به . نذكر منهم تلميذه الخلص « الجوزجاني » الذي نقل إلى الفارسية « رسالة جي بن يقطان » وشرحها ؛ و « حسين بن زيلع الاصفهاني » ( توفي عام ٤٤٠ / ١٠٤٨ ) الذي شرح هذه الرسالة بالعربية ؟ وهنالك تلميذ زرادشتى يتصفه باسمه الایرانی الم Miz هو « بهمنیار بن مرزان » ( له كتب قيمة لا تزال مخطوطة ) . ولكننا نستطيع الجزم دون مغالطة ان خلف ابن سينا كان « السهروردي » ، لا يعني انه ادخل في كتبه الخاصة بعض العناصر واللامح من « ماورائيات » ابن سينا ، ولكن لأنـه اخذ على عاته متابعة الغاية التي قصدها ابن سينا من « الحكمة المشرقة » وهي في اعتقاد « السهروردي » ، غاية لم يقدر لابن سينا ، بالرغم من كل جهوده ، ان يسير بها إلى نهايتها الأمينة ، لأنـه يجهل « المصادر المشرقة » الحقيقة . ولقد حقق « السهروردي » هذه الغاية ببعشه وإحياءه « لفلسفة الأنوار » او حكتها ، في بلاد فارس القديمة .

هذه « السينوية » السهروردية هي التي عرفت تلك النهضة المباركة في مدرسة اصفهان ابتداء من القرن السادس عشر وبقيت آثارها ناطقة في ايران الشيعي حتى أيامنا هذه . ولقد أشرنا في مطلع هذا الفصل الى بعض الأسماء الشهيرة التي بقيت لسوء الطالع مجهرة وغائبة حتى اليوم عن تواريخ الفلسفة عندنا . ولنضف ان « السيد احمد العلوي » تلميذ « مير داعاد » وصهره ( المتوفى عام ١٠٤٠ / ١٦٣١ ) كتب شرحاً لكتاب « الشفاء » متوسعاً بذلك حتى بلغ كتابه حجماً يضاهي حجم كتاب الشفاء نفسه ، سمـاه « مفتاح الشفاء » ، ويرجع فيه بوضوح إلى « الحكمة المشرقة » التي ذكرها ابن سينا في فاتحة كتابه .

وبينا كان الفكر الفلسفي ، في جميع أرجاء العالم الإسلامي ، ينطلي في سبات عميق ، قام هؤلاء المعلمون في المدرسة « السينوية » الإيرانية يقودون الإسلام الشيعي إلى أعلى مراتب وجданه الفلسفي . وعلى النقيض من المدرسة السينوية اللاتينية فإن توحيد ملائكة الوحي ، الذي هو الروح القدس ، مع العقل الفعال ، الذي هو ملوك المعرفة يبعث على احياء « فلسفة فكرية » *Philosophie de l'esprit* مختلف تمام الاختلاف عما درج الغربيون على تسميتها بهذا الاسم . ولهم معنى هذا التناقض علينا ان نعود الى ذلك الاختيار الذي أشرنا له فيما سبق من هذا الكتاب . فقد استرعت الصفحات الاخيرة من كتاب الشفاء اهتمام مفكرينا هؤلاء حيث يعبر ابن سينا بصور رمزية مكثفة مفتعلة ، عن رأيه بالنبي والامام ، ذلك انهم وجدوا فيها ان المعرفة الفنوصية عند ابن سينا ، ومذهبها في العقل الفعال ، تحمل في ثناياها المقدمات الاولى لفلسفتهم الخاصة عن النبوة .

## ٥ - ابن مسكويه ، ابن فاتك ، ابن هندو

١ - ولد احمد بن محمد بن يعقوب بن مسكويه في « الرتى » ومات في اصفهان عام ٤٢١ / ١٠٣٠ وهو معاصر للبيروني وابن سينا . ويبدو ( نقاً عن مير داماد ونور الله الششتري ) ان دخول عائلته في الاسلام لا يعود الى وبعد من جده مسكويه ( والمقطع الاخير من هذا الاسم شأنه شأن « باويه » و « سيبويه » يمثل الشكل الفارسي للأسماء الإيرانية التي تنتهي بـ « e » ، ويلفظها العرب « مسكنويه » ) . يمثل ابن مسكويه ذلك النوع من الفلاسفة المزدكي الأصل ، الذين يتذوقون بشكل خاص دراسة العادات والحضارات ، والأمثال والحكم ( وهو نوع أدبي يظهر على وجهه الصحيح في الفهلوية ) . قضى احمد بن مسكويه قسماً من شبابه وكيلاً لخزانة الكتب عند الوزير « ابن العميد » الذي مر ذكره هنا ( الفصل الخامس ، ٣ ) ، ثم كان وزيراً للمال

في عهد الامير الديلمي علاء الدولة ( وقدم له احدى رسائله الفارسية ) . وكل الدلائل تشير الى انه كان شيئاً : إلقته وانسجامه مع أمراء الديلم ، والمديح الذي يخصه به نصير الطوسي ، وأخيراً بعض المقاطع من كتبه .

ترك ابن مسكونيه نحواً من عشرين مؤلفاً<sup>(١)</sup> لن نذكر هنا الا أمهما : رسالة له في الفلسفة الأخلاقية «تهدیب الاخلاق» أعيد طبعها مراراً في القاهرة وطهران؛ وينتني نصير الطوسي على هذه الرسالة في مقدمة كتابه الذي وضعه بالفارسية وعرض فيه الفلسفة الأخلاقية وسماه «أخلاق نصيري» . وثمة كتاب آخر يحمل عنواناً فارسياً مميزاً هو كتاب «جاویدان خرد»<sup>(٢)</sup> ( اي الحکمة الخالدة ) . ولهذا الكتاب علاقة باحدى الأساطير التقليدية : فهو باسمه هذا الذي يحمله ، قد يكون مؤلفه الملك «هوشنغ» احد الملوك الاسطوريين في التاريخ الفارسي ، او احد الحكماء في عصر «هوشنغ» . عثر على هذا الكتاب نفسه في عهد الخليفة العباسي المأمون ، ومن المحتمل ان يكون الحسن ابن سهل التونجي قد قام بنقل قسم منه الى العربية . ثم جاء ابن مسكونيه بدوره فحور النص العربي ووسعه وأعاد نقله الى الفارسية . ومهمها يكن من امر فان ابن مسكونيه يقدم نصه العربي نفسه وهو بعنوان «الحكمة الخالدة»

(١) يذكر القسطنطي له ستة في الطب ، وله في التاريخ كتاب «تجارب الأمم وتعاقب الأمم» الذي بلغ فيه الى عام ٣٧٢ .

ويقول الاستاذ «ابو ريدة» في تعليقه على ترجمة «تاريخ الفلسفة في الاسلام» لـ «دي بور» : «والجناح كتاب جيد له في التاريخ وكتب في الطب وغيره له كتب كثيرة ، منها كتاب «السعادة» ، ومنها كتاب «الفوز الاعظيم» الذي تخصه في كتاب أسماء «الفوز الاعظيم» .

(٢) «كتاب «جاویدان خرد» ومعنىه العقل الأذلي ، او العقل الخالد ، وهو يوجد على هامش كتاب نزهة الانوار وروضة الافراح للشهر زوري» .

( انظر تاريخ الفلسفة في الاسلام ، ترجمة ابو ريدة ، صفحة ٢٣٩ )

( نشره عبد الرحمن بدوي في القاهرة ) على انه مقدمة لكتاب كبير في حضارات الأمم تشمل حضارة العرب والفرس والهنود .

٢ - كتاب « الحكمة الخالدة » هذا يروي أخباراً كثيرة، عن الفلاسفة ، هو على صلة بنوع من الأدب بالذات انتشر في ذلك العصر ، ونستطيع ان نذكر به هنا . وهناك تلميذ لابن الهيثم ، هو « ابن فاتك » ( القرن السادس / الحادي عشر م ) وهو عربي من أصل شامي عاش في مصر وترك مجموعة مهمة هي « مختارات الحكم » منسوبة الى حكماء من الزمن الفاسقين ، يروي فيها سير حياتهم التي يتخللها بعض الأساطير . ويقول عبد الرحمن بدوي الذي نشر هذا الكتاب حديثاً ان صاحبه قد يكون استقى معلوماته من كتاب « حياة الفلسفه » لـ « ديوجين لارس » *Diogène Laërce* ، ( وُتُّقل كتاب ابن فاتك الى الإسبانية واللاتينية كما نقله الى الفرنسية « غليوم دي تينيونفيل » *Guillaume de Thignonville* الذي توفي عام ١٤١٤ ونقله عن الترجمة اللاتينية وهناك ترجمة مماثلة باللغة « البروفنسالية » وترجمتان بالإنكليزية ) . وعلى اي حال فقد رجع السهروري الى هذا الكتاب في كثير من مواضع كتابه الكبير عن الأديان والمذاهب ، في القسم المخصص للفلاسفة القدماء ؛ ثم رجع اليه الشهريوري ( توفي حوالي عام ٦٨٠ / ١٢٨١ ) تلميذ السهروري وشارحه ، وأعاد كتابة مقاطع طويلة منه . يمكننا هكذا ان نتبين أعمال الدو كسوغرافيين الاغريق *Les doxographes grecs* في الاسلام حتى « قطب الدين الاشكوري » تلميذ « مير داماد » ( في كتابه « محظوظ القلوب » ) .

٣ - وتجدر الاشارة هنا الى « علي بن هندو » ( وهو من « الري » ايضاً ، توفي عام ٤٢٠ / ١٠٢٩ ) وهو معاصر ومواطن آخر لابن مسكونيه . ترك « ابن هندو » بدوره مجموعة من الحكم والأمثال الروحية نسبها الى حكماء اليونان . ولا يسعنا الا ان نذكر مقدماً في هذا المجال ، كتاب « تاريخ الفلسفه » الكبير بحال الدين بن القبطي ( المتوفى عام ٦٤٦ / ١٢٤٨ ) .

## ٦ - ابو البركات البغدادي

١ - هو هبة الله علي بن ملقى « ابو البركات البغدادي » ، شخصية فذة، درس آثاره بشكل خاص المستشرق « س. بيتنيس » . عمر « البغدادي » حتى سن الثانين او التسعين ومات بعد عام ٥٦٠ / ١١٦٤ بعده قليلة . كان يهوديا ثم أسلم متأخراً لأسباب يكتفها الفموض ، ذلك ان المؤرخين الاسلام يقدّمون اربعة اسباب مختلفة لدخوله في الاسلام ( ورد ذكر البغدادي في نص عبراني تحت اسم نثنايل *Nathanaël* وهي المرادف من حيث الأصل اللغوي لـ « هبة الله » في العربية ) ويدل لقبه « أوحد الزمان » على مكانته وشهرته . اما ما يتتصف به بنوع خاص فهو كونه ذلك الفيلسوف الشخصي ( له بعض الملامح المشتركة مع ابن باجه ، راجع الفصل الثامن ، ٣ ) الذي يتناقض في رأيه العمل السياسي والاجتماعي مع العمل الفلسفى بحد ذاته . ان الخلافات الرسمية بين الدين والفلسفة مثلاً ، كما طرحت رسمياً ، لا توفق مزاج البغدادي ولا تثير فضوله . ذلك انه كيف يتمنى للفيلسوف اذا عمل في هذه الامور ان يكون « ثورياً » ومجددأً ؟

فالامر لا يتعلق اذن بموقف سانح ، او بتبعة مركب ناشيء مثلاً عن ضيق العيش في تلك الازمة ، ولكنه يتعلق بوضعية اساسية تتضح لنا من الفكرة التي يكوثها ابو البركات لنفسه عن تاريخ الفلسفة . فهو يقول ان الفلسفه الاقدمين لم يقدموا الا تعاليم شفهية خوفاً من ان تصل مبادئهم الى اشخاص لا يقدرونها ولا يدركونها . وهم لم يدوّنوا افكارهم الا فيما بعد ، بلغة الاشارات والرمز ( وهذه فكرة وردت ايضاً عند السهروردي ) . فتاریخ الفلسفة ينحصر اذن في فيض من الإفساد وسوء التأويل للتراث القديم وهذا التقدیر لم يزل يستعمل حتى ایام ابی البرکات . وعندما يؤکد ( بشيء من الغلو ) انه لا يدين الا بالقليل للدراساته عن الفلسفة ، وانه لا يدين بالشيء الاساسي إلا

لتأملاته الخاصة فان هدفه من وراء ذلك لم يكن التقليل من قيمة التراث الفلسفي ، ولكنها على العكس كان يبغي من وراء ذلك اصلاح صفاء هذا التراث وإحيائه . وهذا فهو يقول انه اذا كان قدقرأ كتاب الفلسفه فهو ايضاً قد قرأ في «كتاب الوجود» وانه انتهى الى تفضيل المذاهب التي أوحى لها هذا الكتاب على تلك التي أوحتها اليه مذاهب الفلسفه وتراثهم .

ان فيلسوفنا اذن لعلم حق العلم ان عليه ان يأتي بمناهج مستقلة عن التراث الفلسفي ، لأنها من وحي ابحاثه الخاصة ومن ثمارها. لذلك نرى المستشرق «س. بينيس » يقترح عنواناً مؤلف البغدادي الكبير « كتاب الاعتبار » هذه الترجمة الموفقة : « كتاب ما أنشأه بالتفكير الشخصي » *Le livre de ce qui est établi par réflexion personnelle* . هذا المؤلف الكبير هو وليد الملاحظات الشخصية التي جمعها البغدادي طيلة حياته المديدة ؛ ولطالما رفض فيلسوفنا ان يصنف انطباعاته هذه في كتاب ، خوفاً عليها من الوقوع بين أيدي من هم ليسوا بأهلها . وانهياراً تج عنها مجموعة قيمة من المعارف العلمية ، في ثلاثة مجلدات تشمل المنطق والماورائيات والطبيعيات ( طبعة حيدر آباد ١٣٥٧ - ١٣٥٨ هـ ) ولا شك في ان الأفكار الجديدة التي يحتويها هذا الكتاب والتي تتسم بالطبع الثوري في بعض الاحيان ، هي خلاصة تأملات البغدادي . وقد يحصل للمؤلف ان يتقبل افكاراً اخرى ، كبعض الصفحات من كتاب « الشفاء » لابن سينا وذلك بالطبع لما يجد فيها من تلاؤم مع ما قرأه في « كتاب الوجود » .

٢ - وبما اننا ركزنا اعلاه على نظرية العقل الفعال بالذات عند ابن سينا ، فسوف نركّز هنا على الموقف الذي تبنّاه ابو البركات بالنسبة لهذه النظرية ، ذلك انها تعكس « شخصانيته » دون أي تشويه او تحريف ، وتحرر الفلسفه نهائياً من الصعوبات التي تنتج سواء عند وضعنا لعقل واحد للجنس البشري ، او عندما نستبدل العلاقة المباشرة لكل فرد انساني مع هذا العقل المتسامي ،

بساطة جماعة قدسية كانت ام دنيوية . انت معطيات المشكلة تعود في رأي البغدادي ، الى سؤال حول الانفس البشرية . فهل تؤلف هذه الانفس جميعها نوعاً واحداً بالذات ، ام ان كل نفس تختلف جوهرياً عن الاخرى من حيث النوع، ام ان الانفس تجتمع في عائلات روحية تؤلف عدداً من الانواع المختلفة بالنسبة الى جنس واحد مشترك . على عكس الفلسفة الذين أخذوا بالرأي الاول ، ولانعدام الاسباب الموجبة التي تكتن من اختيار الثاني ، فان الرأي الثالث هو الذي حاز على رضى ابي البركات . ولكن كيف السبيل الى التسلیم بأن عقلاً فعلاً واحداً هو علة الایجاد *La cause existentiatrice* الوحيدة لكثره الانفس ؟ ذلك ان وجود عدة انواع من الانفس البشرية ، وتفتح هذه الكثرة يفترض تآزر المراتب السماوية جميعاً .

ومرة آخر . علينا ان نميز بين علة موجدة وعلة متقنة *Cause perfectrice* تختلف احدهما عن الاخرى كاً مختلف « المعلم » عن الاب وفقاً للجسد . وبسبب الاختلاف النوعي للأنفس فان التعليم *Pédagogie spirituelle* الذي تكتسبه لا يمكن ان يحيّد في صورة واحدة بعينها ولا في عقل فعال واحد . ولذلك قال الحكماء القدمون بأن لكل نفس فردية او لكل مجموعة من الانفس التي تشارك من حيث الطبيعة والميلول ، كائن من العالم الروحي ، يأخذ على عاتقه تجاه هذه النفس ، او هذه المجموعة من الانفس ، كل رعاية وعطف ، طالما هي موجودة في الوجود . فهو الذي يكشف لها عن أسرار المعرفة ويرشدنا ويشدّد من عزيمتها . هذا الصديق والمرشد يسمى « الطبيعة التامة » وبلفة دينية يُسمى « الملائكة » .

٣ - ان توسيط هذه الوجهة الهرمية هنا لنبو فائدة عميقة . لقد أشرنا أعلاه ( الفصل الرابع ، ١ ) الى الدور الذي تلعبه « الطبيعة التامة » كملائكة شخصي او « أنا » نورانية متقوقة ، ولا سيما في النصوص الصابئية ، وعند السهروري والاشراقيين الذين تأملوا كل بدوره تلك التجربة الانجذابية التي

فيض هرمس في أنتهاءها ان يشاهد طبيعته التامة. ونلاحظ هنا ان ابا البركات يعطي بهذه التجربة حل لمشاكل التي طرحتها مذهب ابن سينا في المقل الفعال، ولا شك في ان هذا الحل يُعد حدثاً تاريخياً في تاريخ الفلسفة ؟ اذ انه هكذا كفيلسوف شخصاني يظهر بوضوح عامل الفردانية *Le processus d'individuation* المتضمن في مذهب ابن سينا . يمكننا ان نتصور الجرأة الجددة التي يتضمنها هذا القول اذا ما علمنا انه في الغرب الوسيط ، قامت المارضة ضد مدرسة ابن سينا اللاتينية ، خوفاً مما تؤدي اليه من نتائج « فردية » في علمها عن الملائكة *Angéologie* . وعند ابي البركات عقل فعال لكل فرد ( عاماً كما هي الحال عند توما الاكويني ) ولكن هذا العقل « مفارق » أي متسامٍ ومتعال *Transcendant* وليس فقط ملكة حالة في الفردية الدينوية . فهو يعطي اذن للفرد بعدها *Dimension* متعالياً يسمى على كل المبادئ والسلطات المباعية في مقاييس هذا العالم . لذلك امكن القول ان ابا البركات كان ثوريًا ومجدداً .

بقي ان نعلم اخيراً ان البغدادي كتب بعد وفاة الفزالي بوقت طويل . وفي هذا ما يكفي للدلالة على انه يكون من المبالغة الشديدة ان نعتقد بأن انتقادات الفزالي قد قضت على مستقبل الفلسفة في الاسلام .

## ٧ - ابو حامد الفزالي ونقد الفلسفة

١ - يمكننا التصديق طوعاً ، مع التحفظ تجاه بعض المبالغات ، ان هذا الحراساني كان من ألمع الشخصيات ومن أنبل المفكرين الذين ظهروا في الاسلام ، يشهد بذلك اسمه الفخرى ، « حجة الاسلام » الذي أطلق ايضاً على غيره من المفكرين . هو ابو حامد محمد الفزالي ، ولد عام ٤٥٠ / ١٠٥٩ في الغزلة وهي بلدة في جوار طوس ( موطن الشاعر « الفردوسي » ) في خراسان . كان الفزالي وأخوه احمد ، الذي سوف نتكلم عنه فيما بعد ، في عدد المتصوفين

( الفصل السادس ، ٤ ) لم يزالا طفلين عندما توفي والدهما . ولكنه قبل موته عهد بها الى حكيم صوفي من أصدقائه فتلقيا على يديه تربيتها الاولى . انتقل الفزالي بعد ذلك الى نيشابور ، وهي في خراسان ، مركز من أهم المراكز الفكرية في العالم الاسلامي آنذاك . وهناك تعرف الى إمام المدرسة الاشعرية في ذلك الوقت ، إمام الحرمين ، وغدا تلميذه ( انظر الفصل الثالث ، ٣ ) .

بعد موت إمام الحرمين ( عام ٤٧٨ / ١٠٨٥ ) اتصل الفزالي بالوزير السلاجوقى نظام الملك ، مؤسس جامعة بغداد ( المدرسة النظامية ) الذي عيّنه مدرساً في هذه الجامعة عام ٤٨٤ / ١٠٩١ . لقد مر الفزالي في هذه الفترة بمرحلة حاسمة من حياته ، وجد فيها الظرف الملائم لفتح براعم شخصيته وبروزها ، وللتعمع في المعارف الفلسفية . فأنتج في هذه الفترة كتابين : كتاب « مقاصد الفلسفة » اوأ وهو كتاب كان له شأن عجيب في الغرب ، فترجم الى اللاتينية ( عام ١١٤٥ ) في طبیطلة ؟ ترجمة دومینیکوس غاندیسالینوس ) بعنوان « منطق الفزالي العربي وفلسفته » ، ولكن دون ان تترجم الافتتاحية والخاتمة حيث يعرض الفزالي مقصداته وهدفه من الكتاب ( وهو ان يعرض لمذاهب الفلسفه كيما ينقضهم فيما بعد ) فيكون هذا الكتاب قد عرف الفزالي الى الفلسفه اللاتين ، على انه فيلسوف من صحاب الفارابي وابن سينا ، وضمه بذلك الى جملة الجادلات الكلامية التي تسعى للنيل من الفلسفه « العرب » .

الكتاب الثاني الذي صدر في هذه الفترة ايضاً يتضمن حملة الفزالي على الفلسفه ، تلك الحملة العنيفة الشهيرة التي سذكر بشأنها بعض الكلمات ؛ ولكننا الان وقد ابتدأنا نعلم على شكل واضح اتصال الفكر الفلسفي والروحي في الاسلام فانه ليس من المبتذر القول بأن هذا النقد ، كما قيل في القراءات الماضية ، قد وجّه للفلسفة ضربة لم تقم لها بعدها في الشرق قائمة . وقد يشير كلامنا دهشة كبيرة لدى بعض الشيوخ الایرانيين ، مثلًا ، اذا ما شرحنا لهم

في أيامنا هذه الأهمية التي يعيّرها مؤرخو الفلسفة في الغرب لاتقادات الفزالي، وكان من الممكن أن تحدث هذه الدهشة عينها لدى فيلسوف « كالسروردي » أو « حيدر الأمي » أو « مير داماد » الخ ...

شهدت السنة السادسة والثلاثون من حياة الفزالي تحولاً حاسماً . ففي هذه الفترة واجه أبو حامد مشكلة اليقين الفكري ، وهي مشكلة طرحت في وجدانه باللحاج وعنف مما سبب له أزمة داخلية حادة شلت نشاطه التعليمي وحوّلت مجرّى حياته العائلية . فاعتزل التدريس عام ٤٨٨ / ١٠٩٥ وترك عائلته مضحياً بكل شيء في سبيل البحث عن الاطمئنان الداخلي الذي هو ضمان للحقيقة . ويُكَنِّنا أن نتصور إلى أي حدّ قد أذهل هذا القرار الحاسم ، الذي أخذته الفزالي ، أهل الفكر في عصره ، وهو رئيس المدرسة النظامية والناطق بلسان المذهب الشعري ، المذهب الرسمي للدين الإسلامي الحنيف في ذلك الوقت ؟ هذا الموقف يكشف عما يتمتع به الفزالي من شخصية خارقة .

ترك الفزالي بنداد ، والتزم السير في الطريق الضيق المؤدي إلى اليقين . وراح يتجلو وحيداً مدة عشر سنوات ، خلال العالم الإسلامي وقد تزّيّأ بزي أهل التصوف . وقاده تجواله إلى دمشق والقدس ( قبل أن يختلي الصليبيون ) وإلى الإسكندرية والقاهرة ثم زار مكة والمدينة ؟ وكرّس معظم وقته للتأمل الصوفي وتطبيق الواجبات الروحية عند المتصوفين . ولما تغلب على الأزمة الداخلية التي انتسابته وقضى على الشكوك ، عاد إلى مسقط رأسه . ثم عاش بضع سنوات في نيسابور ، وتوفي في طوس عام ٥٠١ / ١١١١ ( في التاسع عشر من كانون الأول ) وله من العمر اثنان وخمسون عاماً فيكون بذلك قد عمر أقل من ابن سينا .

٢ - لقد جابه الفزالي أذن مشكلة المعرفة واليقين الشخصي بكل اتساعها . ولكن هل كان الفزالي المفكر الوحيد الذي بحث عن اليقين التجاري في المعرفة

الداخلية ، بين المفكرين المسلمين ؟ ان هذا الموضوع بالذات من المواضيع الأساسية عند « السهروردي » ( الذي يبدو انه يجهل كل شيء عن الفرزالي ) أضف الى ذلك ان « ابن سينا » و « أبو البركات » جاهاها هما ايضاً اياضاً مشكلة الوعي الذاتي وما يتضمنه من أبعاد . اما المعرفة القلبية فانتا نعلم الان كيف شرحت وفصّلت بوضوح عند الأئمة الشيعة .

ولكن ما يطبع هذا البحث عند الفرزالي بطابع مؤثر هي تلك المأساة التي جعله يعيش فيها هذا البحث . وهو عندما يعبر عن المعرفة الحقة يقع تعبيره موقع الهرّب الذي ليس الامر وعاشاها شخصياً . يقول الفرزالي في كتابه المندى في الضلال : « ان العلم اليقين هو الذي ينكشف فيه المعلوم انكشافاً لا يبقى معه ريب ، ولا يقارنه إمكان الغلط والوهم ، ولا يتسع القلب لتقدير ذلك بل الأمان من الخطأ ينبغي ان يكون مقارناً لليقين ... وان كل ما لا أتيقه هذا النوع من اليقين هو علم لا ثقة به ولاأمان معه » .

ويشرح في « الرسالة الدينية » هذا الكشف على انه « تصور النفس الناطقة المطمئنة حقائق الأشياء وصورها المجردة عن الموارد ... والمعلوم هو ذات الشيء الذي ينتقض علمه في النفس [ ينعكس في مرآة النفس - في النص الفرنسي ] ... فالنفس الناطقة الإنسانية أهل [ مركز في ن. ف ] لإشراق النفس الكلية عليها ومستعدة لقبول الصور المقوله عنها . والعلوم مركوزة في اصل النفوس بالقدرة كالمبدور في الارض [ كما تحتوي البذرة على جميع إمكانيات النبتة في ن. ف (١) ] .

(١) هذا النص مأخوذ من طول « الرسالة الدينية » وعرضها . فهذه الفقرات التي يذكرها المؤلف ترد في ص ٢١ من ٢٣ و ٢٤ . وفي ص ٣٧ من ١٦ و ١٧ و ١٨ . وفي ص ٣٢ من ٢٣ . من الطبعة المصرية للرسالة ( ط سنة ١٩٣٤ ) بتحقيق محيي الدين صبري الكردي وذلك مع مجموعة رسائل أطلق عليها اسم « الجواهر الفوالي من رسائل ... الامام الفرزالي » . وترجمة المؤلف أقرب الى ان تكون ترجمة للمعنى منها الى ان تكون ترجمة حرفية . ولربما كان المؤلف =

انها للفلسفة جدًّا ايجابية ، وكل فيلسوف ، لا سيما اذا كان اشرافيًا ، لا يجد حرجاً من الاعتراف بفضلها وقيمتها ومن المؤسف ان لا يكون العكس صحيحاً فالموقف السلي الذي وقفه الغزالي من الفلاسفة يصلح حدًّا من الاحتدام يعجب له كل من عرف الغزالي ونفسه العالية . انه بلا شك ذلك العذاب الداخلي الذي كان يعانيه ، والذي يتخذ طابع الجدل الكلامي في مؤلفاته . وهذه المناقشات الكلامية لا تشتمل على اقل من اربع مؤلفات ، يهاجم الغزالي فيها تباعاً الاسماعيلية ، والنصارى ، والإباحية وآخرأ الفلسفه . ويزيد في العجب ايضاً تلك الثقة التي يوليهما الغزالي للنطق والجدل العقلي في سبيل الوصول الى غاية محاجته ، في حين انه هو نفسه لا يؤمن بجدوى النطق والعقل لبلوغ الحقيقة .

٣ - يبدو ان الفكرة التي أوجحت للغزالي تأليف كتابه الذي يناقش به الاسماعيلية (ويسمىها «الباطنية») على اتصال وثيق بشؤون السلطة السياسية ؟ تعني بذلك انصراف الخليفة العباسي المستظرر ، واهتمامه في اظهار شرعية تبرئته للخلافة ضد ادعاءات الفاطميين وزعمهم ( من هنا عنوان «كتاب المستظري » ) ولقد عالج «غولديزير » هذا الكتاب ونشر قسماً منه ( عام ١٩٦١ ) . ولما كانت النصوص الاسماعيلية مجهولة في ذلك العصر ولم يعرف أي من كتاباتها لا بالعربية ولا بالفارسية فان الناشر لم يجد مانعاً من موافقة الغزالي على آرائه . اما اليوم فان هذا الموقف قد تغير .

ولشد ما يصطدم البعض في رؤيتهم الغزالي وهو يهاجم بجدلية عنيفة فكره هي في جوهرها فكرة تأويلية . ذلك انه غابت عن ذهن الغزالي

استقي النص من نسخة اخرى خاصة او ان اس الرسالة الدينية وقع خطأ . فهذه الاختيارات كلها معقوله . وعلى كل فان كلمة «كشف» لم ترد في النسخة التي انتهت اليها اطلاقاً . ونص الرسالة الدينية في الفقرة الاولى يتكلم عن العلم اطلاقاً لا عن الكشف .

الآفاق التي يمتد إليها التأويل الاسماعيلي ، كما غربت عن باله فكرة العلم الذي ينتقل كالإرث الروحي إلى ورثته . فالغزالى لا يريد أن يرى في كل « تعلم » سري لذهب من المذاهب ، أو لمعنى دقيق لا يظهر ولا يتضح بالقياس ، فيقتضي مرشدًا ملهمًا ، أو إمامًا ، لا يرى في كل ذلك إلا مذهبًا يهدف للسلطة والسيطرة [ بالمعنى السياسي ] . إن معنى الإمامة بالذات هو ما غرّب عن بال الغزالى ، كما غاب عن ذهنه ما تشرطه الولادة الروحية وما تستند إليه من اسس ميتافيزيقية . ولقد أشرنا أعلاه إلى نصوص الأئمة الشيعة التي تبحث في « علم القلب » والتي كان من المقدر لها ان تقع من الغزالى موقع الرضى لو انه اطلع عليها . أما الكتاب فهو لا يتسع الا بالفكرة التي يمكن للأهوى سفي يتقييد بالاسلام الحنيف ، ان يكونها عن الباطنية . ولكن بعد ان اهتدينا الآن الى وجود ردود اسماعيلية كثيرة على انتقادات الغزالى يصبح من الضروري اعادة النظر في بحمل هذه المسألة . ولقد قام بالرد على الغزالى « الداعي » اليوني الخامس « سيدنا علي بن محمود بن الوليد » ( المتوفى عام ٦١٢ / ١٢١٥ ) ، في كتاب له بعنوان « دامن الباطل » وهو يقع في مجلدين مخطوطين من ألف وخمسين صفحة . وانتا تؤكّد ان في دراسة هذا الكتاب ومقارنته مع نصّ الغزالى فائدة جليلة .

اما الكتاب الذي يناقش فيه الغزالى آراء النصارى فهو كما شاءه الغزالى « رد جليل لإلوهية المسيح » يستند فيه ابو حامد الى ما جاء في الأنجليل من نصوص واضحة بيّنة . ومن العجب ان لا يعلق الغزالى في كتابه هذا كبير الأهمية على وجوب التوحيد ، وخطر تشبيه الله بصفات الخلق ، في حين انه يعمل على إثبات طريقة خاصة التي تقوم ، هنا ايضاً ، على هذا التناقض ، وهو : عدم القبول بغير العلم والعقل هاديين ومرشدین في تأويل النصوص الانجليّة . وهذا بلا شك احتجاج « انجليزي » على مبادئ الكنيسة ولكن علينا ان نقابل نتائجه بالتأثير الآخر الذي احدثته المسيحية بتغلغلها ، بعيداً

عن كل نقاش ومحاجة، في تيارات روحية أخرى في الإسلام: عند الاسماعيلية، والسروردي، وابن عربي، والسناني وغيرهم. لقد أخذنا هنا إلى تلك المسيحية التي تغلغلت في الغوص الإسلامي والتي، إذا ربطت بالغوص بمعناه البسيط، تختلف بذلك عن المبادئ والعقائد الرئيسية التي ياجها الفزالي. وبكلمة واحدة هي مسيحية تسرير في « الفلسفة النبوية » متابعة، كما رأينا، فكرة النبوة الحقيقة حتى خاتم الأنبياء ومنه إلى دور الولاية الذي يتبعه.

وثمة كتاب جدلي آخر ( كتب بالفارسية هذه المرة ) لا شك بأن الفزالي قد كتبه بعد عودته إلى نيسابور وينصصه لمناقشة الاباحية . وهم طبقة واسعة تضم الصوفيين *Anomiens* والفلسفه المتنقلين، و مختلف انواع المراطة وملهم، ونستطيع القول ان الاباحية الذين قصدتهم الفزالي هم قوم على شاكلة أولئك الذين اطلق عليهم في ألمانيا في القرنين السادس والسابع عشر اسم *Schwärmer* أي المتهوّسين. كذلك هنا ، فلم يتورّع البعض عن اطلاق افظع التهم الأخلاقية يتهم بها من لا يجاريه فكرًا وعقيدة .

٤ - في الواقع ان وقع هذه المؤلفات جميعاً كان ضعيفاً ولا يمكن مقارنتها من حيث الأهمية ، بتلك المهمة التي اقدم عليها الفزالي في كتابه الكبير الذي هاجم فيه الفلسفه وعنوانه « تهافت الفلسفه ». ان كلمة « تهافت » تؤخذ على عدة معانٍ تختلف بشكل دقيق فيما بينها . فقد ترجمت الى الفرنسيه بما يقابل : الانهيار ، والسقوط ، والدمار ، وحديثاً نقلت بمعنى عدم التلامح *Incohérence* وهو معنى شديد التجريد والتجوّد . في الواقع ان الحالة التي يدل عليها هذا الاسم اللغطي ( وهي الصيغة السادسة من علم الصرف في العربية ، التي تتضمن فكرة المبادلة الثالثة بين مختلف اجزاء الكل وهو وزن « تفاعل » ) يمكنها ان تترجم على الاصح هنا على أنها تدمير الفلسفه بعضهم البعض *Auto-destruction des philosophes* . وهنا ، بشكل خاص ، ينفجر تناقض الفزالي . فهو بالرغم من اقتناعه بعدم اهلية العقل وكفاءاته لبلوغ

اليقين يحد نفسه ، على الأقل ، على يقين من تقويض يقين الفلسفه وذلك عن طريق الجدل العقلي نفسه . لقد كان ابن رشد متتبهاً لما في هذه القضية من نقض ذاتي : فإذا سلمنا بالعجز الكامل للعقل ، فان هذا العجز يتندى إلى فعل النفي بمحض ذاته ، ذلك النفي الذي ينفي به العقل ذاته . ولهذا سوف يرد ابن رشد على الفزالي بنفي النفي فيكتب عن « التدمير الذاتي للتدمير الذاتي » في كتابه الشهير « تهافت التهافت » .

لقد بذل الفزالي كل ما أُتي من جهد لكي يبرهن للفلسفه ان البرهان الفلسفي لا يبرهن على شيء . ولكنه لسوء الحظ ، اضطر ان يبرهن على ذلك ببرهان فلسفى بالذات . يهاجم ابو حامد مبدأ الفلسفه القائل بقدم العالم ، وهو لا يرى في مبدأ فيض العقول الا نوعاً من المجاز والاستعارة ، وهو مبدأ قد غاب عن الفزالي ما فيه من الجمال والدقه . كما يرى ان الفلسفه عاجزون عن إقامة الدليل على ضرورة وجود الخالق ، وان الله واحد ، وأنه ليس بجسم ، وأنه عالم بالأشياء الخارجة عن ذاته . ثم يمضى الفزالي في اندفاعه هذا حق يدحض حجج الفلسفه التي تبرهن على وجود جواهر روحانية لا تزول ، في حين انه هو نفسه يضطر في مكان آخر الى القول بروحانية النفس وخلودها . الكائن الروحي عند الفلسفه كائن يعني ذاته بذاته ، ويعي وعيه لهذه الذات ، وهذا ما لا يمكن للحواس العضوية ان تقوم به . يحبيب الفزالي : نعم ، ولكن معجزة قد تحدث في هذا الصدد !

هنا بالذات تكون قراره تفكير الفزالي . ان حجر الزاوية في انتقاده هو النفي الاشعري لمبدأ العلية ، ومن ثم لمبدأ ابن سينا الذي يبني وجود الممكنات التي لا قدرة لها على الوجود بذاتها ، على ضرورة وجود المبدع الذي يعيش علىها عدم الوجود . عند الفزالي تتشكل الحوادث الطبيعية المتتابعة كلها نظاماً حدّده المنشئ الاهية . وهي باستطاعتها لو شاءت ان تخرب هذا النظام ساعة تزيد . وينفي ابو حامد كل فكرة تقول بمبدأ داخلي ( جواني ) للوجود ،

او بضرورة داخلية . فالفلسفة يؤكدون ، مثلاً ، ان المبدأ الذي يحدث الاحتراق هو النار ، وهو يحدث ذلك من طبيعته ، ولا يمكنه ان لا يحدثه . ولكن الفزالي ينكر هذه الضرورة ويحيب بأن فعل النار يجب ان يعود بطريق او باخر الى الله سواء بطريق مباشر او عن طريق الملائكة . وكل ما تخلو لنا الملاحظة التجريبية ان قوله هو ان احتراق القطن مثلاً يحدث عندما يتلقي القطن بالنار ، وهي لا تثبت لنا ان الاحتراق حدث بفعل التقاء القطن والنار ولا بسبب آخر .

وأخيراً فان الفلسفة يخطئون ، في رأي الفزالي ، عندما ينكرون بعث الأجساد والحقيقة الحرفية لوجود الجنة والنار ، وعندما لا يقرّون بالمساءد الا بالنسبة للذات الروحية التي هي النفس . هنا بالذات جاءه الفكر الاسلامي إشكالاً معقداً لن يسير نحو حلّه الفلسفـي الا من خلال مؤلفات السهروردي وخليفائه ، بالارتقاء الكينوني *Ontologique* لعالم المثال ، المتوسط بين العالم الحسي والعالم الفكري المحسـن . بعالم المثال هذا تتخلص من هذه المشكلة برهضنا على حدٍ سواء للروحانية المجردة التي قال بها الفلسفة (او استعارات المترلة) ولحرفيـة النص الذي تمسـك به الفقهاء ، لكي تفهم مقابل ذلك ماهية « الحقيقة الروحية الحرفـية » لعلم المسـاد القرآـني ولرؤى النبوـية . لذلك سوف يدحض الملا صدرا الشيرازي أقوال ابن سينا والفزالي على حد سواء فيما يتعلق بهذا المبدأ بالذات .

هـ - قد يكون في هذا الحال المنفذ الذي لم يلاحظه احد حتى الان والذي يعيد الى نتائج انتقادات الفزالي نسبتها الحقيقية من التأثير . فمن القوـ الباطلـ ان نقول ان الفلسفة بعد الفزالي قـيـض لها ان تنتقل الى غرب العالم الاسلامي ، كما انه من الخطأ ايضاً الزعم بأن الفلسفة لم تقم لها قائمة بعد تلك الضربة التي وجـهـها لها الفـزـالي . فقد بقـيت الفلـسـفة مـزـدهـرة في الشرـقـ وكان تـرـعـزـها على حد من الضعف بحيث اتنا نجد حتى أيامنا هذه فلاـسـفة يـدينـون بـمـبـادـيـهـ ابن

سينا ؛ والمؤلفات الكبيرة في مدرسة اصفهان تدل على ان القضية لا تتعلق لا بـ « فلسفة توافقية » *Philosophie de compromis* ولا بـ « أعمال الملايين » *Travaux d'épitomistes النبوية » التي لخصنا لها في اول الكتاب والتي بانطلاقها الجديد ، في ايران في القرن السادس عشر ، تعتبر لنا ، نظراً لإفلاس النقد الفزالي ، عن الاسباب التي يجعلنا نجزم ان مصير الفلسفة الحقيقة الأصلية في الاسلام ، تلك الفلسفة التي لا يمكن ان تنشأ الا في الاسلام ، لا يمكن ان تأخذ مجراماً الا في محيط شيعي .*

بعد الفزالي عاود « الشهرياني » بدوره ، بلغة المتكلم الفطين ، الهجوم على الفلسفه الاهليين لا سينا ابن سينا ؛ سواء كان ذلك في كتابه القيم « الملل والنحل » أم في كتابه الذي لم يزل مخطوطاً والذي يهاجم فيه الفلسفه « مصارع الفلسفه » او في « نهاية الاقدام » وهي رسالة له عن العقائد . وقد قام بيته وبين الفيلسوف الشيعي الكبير نصیر الدین الطوسي ( المتوفى عام ٦٧٢ / ١٢٧٤ ) مرافعات ومناقشات كثيرة دافع فيها الطوسي عن موقف ابن سينا.

اما الكتاب الذي كان له في الواقع تأثير بيننـ فلم يكن كتاب « تهافت الفلسفه » بل كان كتاب الفزالي الكبير « إحياء علوم الدين » وهو مؤلف غني بالمواضف التحليلية الصادرة عن التفكير الروحي العميق ؛ مثل ذلك تلك الصفحات التي تبحث في « السماع » . ولا يتزدّد الشيعة عن الاستشهاد بهذا الكتاب والاشارة اليه ، وقد أعاد « محسن الفيض » ، وهو أشهر تلاميذ الملا صدرا الشيرازي ، نسخ هذا الكتاب وجعله ملائماً للفكر الشيعي (وجعله بعنوان « المحجة البيضاء ») . وفي الواقع فان ما سوف يميز الحياة التأملية والروحية في القرون التي تلت ، لا سينا في ايران ، لم تكن انتقادات الفزالي للفلسفه ، ولكنها إحياء او إصلاح من نوع آخر ، ذاك الذي عزم السهروردي على القيام به . عند ذلك لا يعود هناك من قياس اقرن : إنما ان يكون

المفكر فيلسوفاً ، وإما أن يكون صوفياً ، إذ ليس بالإمكان أن يكون المرء حقاً واحداً من هذين دون أن يكون الآخر في الآن نفسه . وهذا ما ينشئ نوعاً من الرجال الروحيين تفرض عليهم الفلسفة واجباً لم تفرضه على غيرهم .

علينا أخيراً ان نذكر شيئاً من تعاليم بعض المتصوفين الكبار ، وعما كان ذلك الإحياء الروحي الذي قام به السهروردي .



## الفصل السادس

### التصوُّف

#### ١ - ملاحظات أولية

١ - كلمة « صوفي » العربية مشتقة ، بحسب الاشتقاد المتعارف عليه عموماً ، من الصوف . ويريد هذا الاشتقاد الذي لا يزال يؤخذ به ان يلحى عادة الصوفيين في لبس الخرق الصوفية البيضاء وتزيئهم بها . فاستعماها إذن قديم ، وهي لا تحتوي ، من حيث اشتقادها ، أي معنى خاصاً بالعقيدة التي تميز الصوفية عن بقية الفرق في الاسلام . ومصطلح صوفي يشير الى مجموعة النساك والروحانيين الذين اشتبهوا « بالتصوُّف » . وكلمة « تصوُّف » هي الاسم اللغوی للصيغة الخامسة المترفرعة عن الجذر صوف ( ص و ف ) ، وهي تعني الاشتغال بالصوفية وتستعمل للكلام عن الصوفية وحدها ( قارنها بكلمة تشيع الإشتغال بأمور الشيعة ؟ وتسنن الإشتغال بأمور السنة ) . وثمة تفسير آخر ، يبدو أكثر قبولاً للوهلة الأولى ، يعتبر هذه الكلمة منسوبة عن كلمة *Sophos* ، اليونانية ، وتعني حكيم . ومع ان هذا التفسير الأخير لم يلقى رواجاً لدى المستشرقين إلا أن البيروني ( من القرن الرابع هـ / العاشر م ) ( انظر الفصل الرابع ، ٦ ) يثبتها عنده ( نفس الفصل . كلمة فيلسوف المأكولة عن كلمة « Philosophos » اليونانية برغم تغير حرفي ، « الصاد » و « السين » )

في كلا الكلمتين : تصوف وفيلسوف ) . ومها يكمن من أمر فان علينا ان نتذكر دائمًا مرونة النحوين العرب عموماً في اكتشاف اشتراق ساميّ لكلمة مستوردة من الخارج .

٢ - والتتصوف باعتباره شاهداً للدين الصوفي في الاسلام ، هو ظاهرة روحية لا تقدر . فهو اولاً وقبل كل شيء ، إشارة لرسالة النبي الروحانية وجهد مستمر لعيش أغاظ الوحي القرآني عيشاً شخصياً عن طريق الاستبطان . فالمرراج النبوي ، الذي تعرف به الرسول على الأسرار [ الغيب ] الالهية ، يظل النموذج الأول الذي حاول بلوغه جميع المتصوفين واحداً بعد الآخر . فالتصوف هو شهادة لا تذكر ، واعتراض ساطع من الاسلام الروحاني ضد كل نزعة حاولت حصر الاسلام بالشريعة وظاهر النص . ولقد توصل في تفاصيله الى تنبية تقنية Ascèse روحانية خلقت بتفصيلها ودرجاتها وحصلها ميتافيزيقاً كاملة عرفت باسم « العرفان » . واذن فان ثنائية الشريعة والحقيقة هي أمر أساسى لحياة وعقيدة الصوفية ، او قل ، ليكون الكلام أدق وأتم ، تلك الثلاثية ( بدلاً من الثنائية ) المكونة من الشريعة ( النص الظاهر للوحي ) والطريقة ( السبيل الصوفي ) والحقيقة ( الحقيقة الروحانية كإنجاز [ تحقيق ] شخصي ) .

وهذا بالذات هو بجمل الصعوبات التي كان على الصوفية ان تواجهها خلال القرون الطويلة من قبل الاسلام الرسمي من جهة ، وهذا ما يطرح من جهة اخرى ، مسألة معرفة ما اذا كانت ثنائية الحقيقة والشريعة ، التي توصل اليها « الطريقة » ، بدعة خاصة بالطريقة نفسها ام انها شرط لازم وأساسى في الاسلام ؟ هذا الاسلام الذي وإن كان لا يحمل اسم « التتصوف » ، ولكنه مع هذا الاسلام روحاني . وعلى كل فان الاشارات الى بعض مذاهب كبار أساتذة الصوفية ، وهو ما سنقوم به أدناه ، ستضعنا في موقع الشيعة الأساسية ، وأمام فلسفتهم النبوية . وتثير هذه الملاحظة سؤالاً ذا أهمية كبيرة ولكنه لا

يُكَنْ طرِحه إِلَّا بِشَرْطِ أَنْ تَكُونَ لِدِينِنَا مَعْرِفَةٌ عَمِيقَةٌ بِالْعَالَمِ الرُّوحَانِيِّ الشِّيعِيِّ، وَذَلِكَ لِأَنَّ «ظَاهِرَةَ التَّصوُّف»، لَا تَبْدُو عَلَى نَفْسِ الْطَّرِيقَةِ، إِذَا كَانَ الَّذِي يَعِيشُهَا هُمْ شِيَعَةُ إِيَّارَانَ، كَمَا تَبْدُو لِدِينِ الْإِسْلَامِ السُّنَّةِ الَّذِينَ يَظْهَرُونَ أَقْرَبَ بِكَثِيرٍ إِلَى هُوَى الْمُسْتَشْرِقِينَ.

إِلَّا أَنَّنَا لَا نُسْتَطِعُ هَنَا وَلَسَوْءِ الْحَظِّ، لَا إِنْ نُوسَعُ الْمَسَأَةَ وَلَا إِنْ نَخْلُهَا؛ وَلَكُنَا نُسْتَطِعُ، فِي أَضْعَفِ الْاحْتِلَالَاتِ، أَنْ نَبْدِي بَعْضَ الْاعْتِبارَاتِ لِنُجَدِّدَ مِنْ تَعْقِيدِ هَذَا الْمَوْقِفِ. وَيَبْدُو مِنْ بَعْضِ الْقَضَايَا الَّتِي جَعَنَاها أَعْلَاهُ (فِي الْفَصْلِ الثَّانِي) عَلَى ضَوْءِ «الْفَلْسَفَةِ النَّبُوَّيَّةِ»، أَنَّ الصَّوْفِيَّةَ نَشَّأَتْ فَجَأَةً. وَهَذَا أَكْيَدَ فِيهَا يَتَعَلَّقُ بِالْتَّصوُّفِ الشِّيعِيِّ (فَكُلُّ جَهْدٍ حِيدَرَ آمِليِّ وَتَأْثِيرِهِ حَقٌّ أَيَّامَنَا هَذِهِ يَضْفي فِي هَذَا الْاتِّجَاهِ، وَمِنْ جَهَتِنَا فَلَقِدْ أَلْجَيْنَا تَامًا أَعْلَاهُ (الْإِسْمَاعِيلِيَّةُ وَالْتَّصوُّفُ) عَلَى ظَاهِرَةِ اِتِّصَالِ الْإِسْمَاعِيلِيَّةِ بِالْتَّصوُّفِ). وَلَكُنَّ وَاقِعُ الْأَمْرِ هُوَ أَنَّ الْعَدْدَ الْأَكْبَرَ مِنْ مَتَصُوفِي الْقَرْوَنِ الطَّوِيلَةِ يَنْتَمُونَ إِلَى الْعَالَمِ السُّنَّيِّ. وَأَكْثَرُ مِنْ هَذَا إِنَّا نَلَاحِظُ فِي الْعَالَمِ الشِّيعِيِّ تَكْتُمًا حَوْلَ الصَّوْفِيَّةِ يَصِلُّ إِلَى حَدِّ الْإِنْكَارِ، لَيْسَ فِي جَانِبِ «Mollas»<sup>(١)</sup> الرَّسِيمِينَ الَّذِينَ يَتَلَوَّنُونَ الشَّرِيعَةَ وَحْدَهُمْ، وَإِنَّمَا مِنْ جَانِبِ الرُّوحَانِيِّينَ الَّذِينَ يَسْتَنِدونَ فِي عَقِيدَتِهِمْ إِلَى تَعَالَمِ الْأَمْمَةِ إِيْضًا. فَهُمْ يَتَكَلَّمُونَ بِلِغَةِ الصَّوْفِيَّةِ وَيَبْشِرُونَ بِنَفْسِ الْمِتَافِزِيَّةِ الْحَكِيمَةِ الدِّينِيَّةِ، إِلَّا إِنَّهُمْ لَا يَقْبِلُونَ الصَّوْفِيَّةَ وَيَبْدُونَ اِتِّجَاهَهَا تَحْفِظًا شَدِيدًا. وَهَذَا النَّمُوذِجُ مِنَ النَّشِيعَ الَّذِي لَا يَزَالُ مُسْتَمِرًا فِي أَيَّامَنَا هَذِهِ، هُوَ الَّذِي يَطْرُحُ هَذِهِ الْمَسَأَةَ الَّتِي يَسْتَحِيلُ التَّمْلُصُ مِنْهَا.

٣ - ثَمَّةَ تَوْضِيْحٌ أَوْلَى ذُو مَغْزِيٍّ كَبِيرٍ. فَأَوْلُ مَنْ أَطْلَقَ عَلَيْهِمْ اسْمَ الصَّوْفِيَّةِ كَانُوا جَمِيعًا مِنَ الشِّيَعَةِ الرُّوحَانِيَّةِ مِنْ أَهْلِ الْكُوفَةِ فِي أَوَّلِ الْقَرْنَيْنِ الثَّانِيِّ وَالثَّالِثِ لِلْهِجَرَةِ. اِشْتَهِرَ مِنْ بَيْنِهِمْ شَخْصٌ اسْمُهُ «عَبْدُكَ» كَمَا يَخْبُرُنَا بِذَلِكَ نَصَّ لِعِنْ الْقَضَايَا الْمَهْذَابِيَّ (٥٢٥ هـ / ١١٣١ م). يَقُولُ : «فَأَمَا مِنْ حَجَّ

(١) الْمَلاَمَا : جَمْعُ كَلْمَةِ «مَلَا» الْفَارَسِيَّةِ.

على طريق الله في الحق السالفة ومن الأجيال الأولى فلم يعرفوا باسم المتصوفين: فالتصوف كلمة لم تنتشر إلا في القرن الثالث هـ التاسع م . وكان أول من عُرِفَ بهذا الاسم في بغداد، رجل اسمه «عبدك الصوفي» (توفي سنة ٥٢١٠ / ٨٢٥ م ) ، ولقد كان شيخاً كبيراً كما يقال ، متأخراً عن الجنيد وأستاذة سري السقطي <sup>(١)</sup> . ولكن هذا لا يمنع أننا نعلم أن الإمام الثامن علي الرضا (توفي سنة ٤٢٠ / ٨١٠ م ) ، الذي كان عبدك معاصرأ له ، أحاديث بالغة القسوة على الصوفية . ومنذ نهاية القرن الثالث هـ / التاسع م كان يبدو أن آثار التصوف الشيعي قد افتحت ، حتى ظهور سعد الدين حمودة في القرن السادس هـ / الثالث عشر م ، وظهور أستاذة آخرين في التصوف الشيعي : حيدر آملي ، شاه نعمة الله ولی النجف ، من الذين تابعوا واحداً تلو الآخر حتى تاريخ النهضة الصوفية .

٤ - ولا بد لنا من ان نعرض الى العديد من الاعتبارات : فاذا تسكنا او لا بفكرة الولاية التي هي من صميم التشيع ، وإذا لاحظنا التغير الذي تتعرض له في التصوف السني ، في مؤلفات استاذ كثير حكم الترمذى (أدناه الفصل السادس ، ٣) نفهم كيف ان في الأمر ما يفسر إنكار أئمة الشيعة للصوفية او لبعض مدارس معينة منها على الأقل . فعقيدة الولاية عند هؤلاء الآخرين ، ثبتت مرور الولاية الى الاسلام السنة ، وتعطيل علم الامامة عندهم ولو أدى ذلك الى القول بعلم امام بدون امام ( تماماً مثل تلك المفارقة التي تقول بعلم مسيحية بدون مسيح ) .

ونحن لا نستطيع ان نؤكد ان إنكار الأئمة لهذه المدارس ، هو الذي سبب

(١) سري السقطي : «سري بن المفلس السقطي ، كنيته ابو الحسن . يقال انه خال الجنيد وأستاده . صحب معروفاً الكرخي ، وهو اول من تكلم ببغداد في لسان التوحيد وحقائق الاحوال . وهو إمام البناديين وشيخهم في وقته ، واليه ينتهي اكثير الطبلة الثانية من الشافع المذكورين في هذا الكتاب » . عن « طبقات الصوفية » للسلبي . ط مصر . ص ٤٨ .

اختفاء التصوف الشيعي. فشة عاملان ثابتان: الأول هو وجود تصوف شيعي علىي منذ القرن الثالث عشر الميلادي الى أيامنا هذه، والثاني هو ان (الأنساب) في أغلب الطرق الصوفية ، تبتدئ من احد الأئمة . اما الذين أنكروا صحة هذه الأنساب تاريخياً ، فلم يلتفتوا الى انه كلما كانت هذه الانساب أقل تاريخية ، كلما بدا وبان قصدها الى ان تعطي لنفسها نسبة روحية الى احد الأئمة الشيعة ، واضحاً وقوياً . ولا بد من ان يكون ثمة سبب لهذا . وهناك أخيراً وجهاً لا يجوز اهمله . فمن الممكن تفسير اختفاء آثار التصوف الشيعي المرئية لفترة من الزمن بعجيء السلاجوقيين في القرن الرابع عشر الى السلطة في بغداد (اعلاه الاشاعرة ) مجبرين الشيعة على التزام التقية التي سنها الأئمة نفسها ، ولذلك فلا بد من ان نلتزم التروي في أحکامنا والى أقصى حد .

٥ - ومن جهة ثانية ، فلقد كما قد رجعنا فيها سبق ، في الملحوظات الأولية ( الفصل الثاني ، ٦ ) الى نموذج روحي شيعي خاص ؟ وهو نموذج وإن كان لا يعود الى الشيعة الا انه يتكلم بلغتهم التقنية . فما كان السهروري ولا حيدر آملي ولا الفلاسفة أمثال المير داماد والملا صدرا الشيرازي ولغيف سوامم ، بأصحاب طريقة ولا كانوا تابعين لطريقة صوفية . ( ولنذكر ان كلمة « طريقة » تعني « سبيل روحي » ، وتلزم كذلك للإشارة الى جعل هذا السبيل مادياً ملمساً في أخوة او طريقة صوفية ) . ويبدو ان اول ما تقصد اليه الانتقادات الشيعية هو « التنظيم الطريقي » للتصوف وتوابعه : الخانقاہ ( الدير ) ، والثوب الرهباني ، ودور الشيخ الذي يرمي الى الحلول محل الامام ، وخصوصاً الامام المستور ، المعلم والهادي الداخلي غير المنظور . ولا بد من الاشارة الى ان العلاقة المعاشرة مع الشريعة في التشيع ( خاصة وانه يشكل أقلية ) ليست هي نفسها لدى السنة . ومن هنا فان التشيع هو بذاته طريقة روحية ، نعني تعلينا . وبالطبع فان مجتمعـاً شيعـاً ليس مجتمعاً من المعلمـين ( اذ ان ذلك منافق لفكرة التعليم ) ولكن الوسط الشيعي هو

وسط تعليمي « وهي » . فالشيعي ياخذ لائحة للأئمة المعصومين ، يتلقى منهم التعليم الذي يربطه برباط مباشر بالعالم الروحاني في « البعد العامودي » بدون ان يضطر للدخول في طريقة منظمة كما هي الحال عند السنة .

ولنفهم بجمل الظاهرة فانه من المهم ان نلاحظها في مختلف صورها . وفي مقابل الطرق والأخويات السنوية ، توجد طرق صوفية شيعية ليس لها تنظيم خارجي ( ولدينا في ايران الحالية طريقة شاه نعمة الله وتشعباتها العديدة وطريقة Zahabis الخ ) ... ولكنه من الضروري كذلك ان نتكلم عن العديد من الطرق التي ليس لها عند الشيعة تنظيم خارجي وحتى ولا تسمية . فوجودها روحي محض يعني انها تتعلق بتعليم شخصي لشيخ يكون اسمه مطويًا في بعض الأحيان عندما يتعلق الأمر بهذه الشخصية او تلك ، ثم لا يبقى في غالب الأحيان أي أثر مكتوب . ولدينا اخيراً حالة العويسين الذين تنتهي تسميتهم الى اليمني عويس القرني ، وهو من اول اوائل الشيعة الذين عرفوا النبي وعرفهم بدون ان يتلقوا ابداً . وترد كذلك أسماء الذين لم يكن لهم استاذ أنسى خارجي مرئي ، ولكنهم تلقوا كل شيء من دليل شخصي روحاني ، وهذا بالتحديد هو معنى الاخلاص للأئمة ومعنى ما يرمي اليه هذا الاخلاص . وبعض العويسين مشهورون تماماً . وقد وجد بعض منهم بين السنة ولكن العدد الأكبر منهم شيعي .

٦ - بعد هذه الاعتبارات كلها ، يقتضي الاعتراف ان التأريخ للتتصوف في صلته بالظاهر الاسلامية الروحية الأخرى التي سبق لنا تحليلها في هذه الدراسة ، هو عمل ذو صعوبات جمة . وبالطبع فان تبييز حقب كبرى يظل ممكناً . اما الأتقياء من نساك الرافدين ، والذين اخذوا اسم الصوفيين ، فيقودونا الى مدرسة بغداد . وفي مقابل هذه المدرسة كانت مدرسة خراسان ، ومذهب بعض كبار العلماء من سذكرهم بعد قليل ، تعلن عما يمكن ان يسمى فيها بعد « بيتافيزيقا التتصوف » . ولن تفعل القضايا الأساسية التي سنشير

اليها ، أكثر من ان تعود بنا الى ما تعاملنا معرفته في التشيع : مثنوية الشريعة والحقيقة والظاهر والباطن وفكرة دور الولاية الذي يلي ، في التاريخ القدسي ، دور النبوة<sup>(١)</sup> . أما فكرة القطب الصوفي لدى السنة فليس سوي نقل لفكرة الامام عند الشيعة ، وأما الحدود الصوفية الباطنية التي يحتل القطب الرأس منها ، فتظل تفترض في جميع الأحوال فكرة الامام . وثمة وقائع كثيرة ستجعل من هذه المسألة المطروحة هنا اكثراً حاجاً عندما سيطرق الجزء الثاني من هذه الدراسة للحقبة المتأخرة من التشيع وخصوصاً مذهب وتأثير مدرسة ابن عربي ( المتوفى سنة ١٢٤٠ ) .

ولسوء الحظ فإن المجال الضيق المحدود هنا لن يسمح لنا بمناقشة التواحي التي ذكرتها بعض الشروحات العامة على الصوفية ( أثر الأنفلوطينية ، العرفان ، التصوف الهندي الخ ... ) لا بل إننا لن نستطيع الاشارة إلا إلى بعض كبار الوجوه الصوفية ، فالفيسبُّابُ اذن كثيرون ، نعني أنه لن يمكننا الكلام عن الكثير من أساتذة الصوفية ابتداءً بالخواجة عبد الله الأنصاري الحيراتي ( ٣٩٦ هـ / ١٠٠٦ م - ٤٨١ هـ / ١٠٨٨ م ) الذي احتفل بالذكرى التسعينية لوفاته في كابول مؤخراً في صيف ( ١٣٨١ هـ / ١٩٦٢ م ) .

## ٢ - أبو زيد البسطامي<sup>(٢)</sup>

١ - هو أبو زيد طيفور بن عيسى بن سروشان البسطامي . ينحدر من

(١) ولكن انظر « غولدزير » ( كتابه المقيدة والشريعة في الاسلام ، ص ١٦٦ من الترجمة العربية ) فهو يقول : « وقد أمكن تقسيم الصوفيين من ناحية علاقتهم بالشريعة الى فريقين : أتباع الشريعة Nomiste والمتذمرون لها Anomiste ». ثم يضيف انه حق الفنوصيون قد وقفوا حيال الشريعة موقفين متناقضين . فإذا صح كلام غولدزير كان كلام المؤلف هنا غير منطبق الا على فريق واحد من الصوفية .

(٢) طبقات الصوفية من ٦٧ .

سلالة مزدكية قريبة إذ ان جده لأبيه كان زرادشتياً واعتنق الاسلام . قضى ابو يزيد القسم الاكبر من حياته في بلاده بسطام (وليس بستانام<sup>(١)</sup>) ، في شمال شرق ايران ومات هناك حوالي سنة ٢٣٤ او ٨٦٤ / ٥٢٦ م ، وقد اعتُبر ، بحق ، واحداً من اكبر من اتقنهم الاسلام من المتصوفين خلال قرون طويلة . ولقد نال شهادات اعجاب كثيرة من شخصيات متفاوته على تعاليمه التي جاءت تعبيراً مباشراً عن حياته الداخلية بدون ان يلعب دور الواقع العام او يقوم بنشاط او يتحمل مسؤولية . والبسطامي لم يترك اي اثر مكتوب . اما الأساسي في تجربته الروحية فقد وصلنا على شكل قصص او حكم او مفارقات جمعها تلاميذه المباشرون او بعض من زائريه ، وهي في جملها ذات قيمة ميتافيزيقية وروحانية لا تقدّر . وقد عرفت هذه الحكم في تاريخ الاسلام باسم « الشطحات »، وهذا المصطلح « شطحات » صعب الترجمة الى الفرنسية ولكن يتضمن فكرة الصدمة التي تشنّدَه .

٢ - وبين تلاميذ ابي يزيد البسطامي ، يجب ان نشير بشكل رئيسي الى ابن أخيه ابو موسى عيسى بن آدم ( وهو ابن أخيه الباركر آدم ) ، اذ بواسطته عرف شيخ بغداد الكبير الجنيد مقالات ابي يزيد وترجمها الى العربية وأصحابها بشرح لا يزال قسم منها محفوظاً (في كتاب اللمع للسراج) . ومن بين زواره نستطيع ان نذكر أبا موسى الدايبيلي<sup>(٢)</sup> (من دابل في أرمينيا) ، وابو اسحق ابن هروي ( تلميذ ابن آدم ) ، والصوفي الارمني الشير احمد بن خضريه ، وقد زار ابا يزيد خلال حجته الى مكة . اما أمم وأكم مرجع عن حياة ابي يزيد ومقالاته فهو « كتاب النور في كلمات ابي يزيد طيفور » لمحمد سهلجي

(١) ولكن انظر المرجع السابق وانظر « معجم البلدان » ج ٢ ص ١٨٠ ، فهي ترد بكسر الباء .

(٢) ولكنها « الدايبيلي » في « طبقات الصوفية » ص ٦٨ و ٧٣ ، وكذلك في رواية سهلجي في كتاب النور . انظر تلخيصنا التالي .

توفي سنة ٤٧٦ / ١٠٨٤ م، طبعه عبد الرحمن بدري في القاهرة سنة ١٩٤٩.  
ولا بد من ان نضيف الى ذلك مجموعة الحكم التي جمعها روزبهان الباقلي الشيرازي وأرفقها بشرح شخصي جداً ضمن مَا خصصه لشطحات الصوفية عموماً، (والطبعة الإيرانية قيد الصدور) .

٣ - وثمة وجه أساسي في مذهب هذا الصوفي الإيراني الكبير كما يظهر من خلال قصصه وشطحاته . فلديه وعي عميق للشرط الثلاثي للوجود خلال أشكال ثلاثة : الأنانية (صورة الأنّا) ومن خلال صورة الأنّة (الأنانية) ومن خلال صورة الـهو (الـهوية) . ومن خلال هذا الترتيب لوعي الـوجود، يتحدد الـإلهي والـإنساني ويتبادلان في فعل متعالٍ من الحبّة والعشق . وفي الطريقة التي يصف بها ابو يزيد المراحل التيقطعها حتى بلغ قمة التحقيق الروحي لـمـعـكـثـيـرـةـ . وـنـحـنـ هـنـاـ لاـ نـسـتـطـيعـ انـ نـورـدـ مـنـهـاـ الاـ نـصـاـ وـاحـدـاـ عـلـىـ سـبـيلـ المـثالـ:

« ولقد نظرت الى ربي بعين اليقين بعد ان صرفي عن غيره ، وأضاء في بنوره فأراني من عجائب سره ، وأراني 'هو شئه' ، فنظرت بـهـوـيـتـهـ الىـ اـنـائـيـتـيـ فـزـالـتـ : نـورـهـ وـعـزـيـزـهـ وـقـدـرـيـ بـقـدـرـتـهـ ، وـرـأـيـتـ أـنـائـيـتـيـ بـهـوـيـتـهـ وـأـعـظـامـيـ بـعـظـمـتـهـ وـرـفـعـيـ بـرـفـعـتـهـ . فـنـظـرـتـ اـلـيـهـ بـعـينـ الـحـقـ فـقـلـتـ لهـ مـنـ هـذـاـ ؟ فـقـالـ : هـذـاـ لـاـ أـنـاـ وـلـاـ غـيـرـيـ [ ... ] فـلـماـ نـظـرـتـ اـلـحـقـ بـالـحـقـ ، رـأـيـتـ الـحـقـ بـالـحـقـ فـبـقـيـتـ فـيـ الـحـقـ بـالـحـقـ زـمـانـاـ لـاـ نـفـسـ لـيـ وـلـاـ لـسـانـ وـلـاـ أـذـنـ لـيـ ، وـلـاـ عـلـمـ حـقـ أـنـ اللـهـ أـنـشـأـ لـيـ عـلـمـاـ مـنـ عـلـمـهـ وـلـسـانـاـ مـنـ لـطـفـهـ وـعـيـنـاـ مـنـ نـورـهـ »<sup>(١)</sup> .

### ٣ - الجنيد

١ - ولد الجنيد (ابو القاسم بن محمد بن الجنيد الخزاز) ، وهو من أصل

(١) انظر «كتاب النور في كلامات ابي يزيد طيفور» للسلجي ص ١٣٨ من تشرة عبد الرحمن بدوي . والمحدث مروي عن محمد بن عبدالله الشيرازي المتوفى سنة ٤١٩هـ باسناده الى مظفر بن عيسى المراغي عن شذيبين عن ابي موسى الدبيبي يقول سمعت ابا يزيد يقول .

ابراهيم في نهايَّتِه وأمضى حياته كلها في العراق، او بتعبير أدق ، في بغداد ، حيث توفي فيها في السنة ٢٩٧ / ٩٠٩ م . وفيها تلقى التعليم العربي على واحد من اكبر علماء تلك الحقبة : ابو ثور الكلبي ، وتعرف على التصوف بواسطة عمه سري السقطي وبعض أساتذة الصوفية الآخرين من أمثال الحارث الحاسي ومحمد بن علي الكسّاب الخ ... كان تأثير الجنيد في حياته مثلاً كان بعد ماته ، كبيراً جداً ، حتى لقد وسم الصوفية بشكل عميق جداً . ولقد وضعه شخصيته ومواعظه وكتاباته في المرتبة الاولى بين الصوفية الذين كانوا يدعون بـ « مدرسة بغداد » فكان يدعى بشيخ الطائفة .

وصلنا من أبحاث الجنيد خمسة عشر مبحثاً بينها قسم يتكون من رسائل كان يتبادلها مع بعض كبار الصوفية من معاصره . ونجد في هذه الأبحاث تحاليل وتوضيحات للحياة الروحية وبعض أفكارها كالصدق والأخلاق والعبادة . اما الابحاث الخالصة فتتكلم في هذا وذلك من المواضيع الروحانية الاسلامية التقليدية ، ككتاب « التوحيد » مثلاً ، من وجهي النظر اللاهوتية والصوفية ، وكـ « كتاب الفناء » حيث يدرس المؤلف فيه الشروط التي تؤدي الى حالة البقاء ، و « آداب المفتر الى الله » و « دواء الارواح » الخ ...

٢ - ولا بد من تبيان نقطتين هنا من تعاليم هذا الاستاذ الكبير بالاستناد الى الاعتبارات التي عرضناها سابقاً ( الفصل السادس ، ١ ) فنشير أولاً الى ان روحانية الجنيد مرتبطة بثنوية الشريعة ( او القانون الاهي الذي يتغير من نبي الى نبي ) والحقيقة ( الحقيقة الروحانية الباقية ) . ونحن نعرف ما سبق ان هذه الثنوية قد احدثت منذ البداية ظاهرة التشيع الدينية ونعلم انها ركيزة علم إمامتها . ولقد عارض الجنيد تطرف بعض الصوفية الذين كانوا يستنتجون من تقدم الحقيقة « الاوتولوجي » على الشريعة ، بطلان الشريعة وانتساحها عند دخول الصوفي في حرم الحقيقة الى الحد الذي يسمح بتجاوزها . ونحن نعرف ان الانفراق الذي حدث بين الشيعة الاثني عشرية والاسعاعية قد

ابداً من هذه النقطة . وأذن فتنة فائدة كبيرة «باعادة التفكير» في معطيات هذا الموقف الروحاني وذلك بأخذها في كليتها ؛ فهذا الموقف لم يطرحه الصوفيون بمفردهم ولا يمكن تفسيره بالصوفية وحدها إطلاقاً .

أما النقطة الأساسية الثانية في مذهب الجنيد ، فتظهر من عقيدة التوحيد باعتبارها أساس تجربة الأئماد الصوفى . وليس من شك في ان الجنيد قد احتضن هذه المسألة في كل شيموها وكرس لها كتاباً كاملاً . فالتوحيد بالنسبة إليه ليس برهنة ( وبياناً ) لوحدة الموجود الالهي بواسطة حجج عقلية كما يفعل ذلك لاهوتيو الكلام وحسب ، وإنما هو عيش لوحدة الله المتعالية نفسها . وإذا كان هذا الالاف خصيصة "روحانية صادقة" ، إلا انه يذكرنا كذلك بالأمام السادس جعفر وهو يعلم بطانته كيف كان يتأمل النص القرآني حتى يسمعه مثلاً سمعه من أوصي إليه من الذي أسمعه إياه [ أي مثلاً سمعه محمد من جبريل ] .

#### ٤ - حكيم الترمذى

١ - حكيم الترمذى ، او الترمذى بحسب اللفظ الفارسي ، ( ابو عبد الله محمد بن علي الحسن او الحسين ) عاش في ( القرن الثالث هـ / التاسع م ) ولا نعرف ، لا تاريخ ميلاده ووفاته الصحيح ، حتى ولا الخطوط الكبرى في السيرة الخارجية لهذا الإيرانى البلغى . ويقتصر كل ما نعرفه عنه على أسماء بعض معلميه وقصة منفاه من ترمذ مسقط رأسه . ونعلم كذلك أنه تابع دراسته في نيسابور . وفي مقابل ذلك فقد ترك لنا الترمذى بعض الأخبار المهمة عن حياته الداخلية وتطوره الروحي ( وهي سيرة ذاتية اكتشفها هلموت رايتر مؤخراً ) وبخلاف ذلك فإن حكيمًا قد ألف كتاباً عديدة حفظت في أغلبها .

٢ - يرتكز مذهب الترمذى الروحاني أساساً على فكرة الولاية . وهذا

فإن المسائل التي شرناها في ملاحظاتنا الأولى (أعلاه الفصل السادس ، ١) ضرورية لنا هنا تماماً . وذلك أن فكرة الولاية هنا وكما نعلم ذلك مما سبق (أعلاه الفصل الثاني ، ٢) هي أساس التشيع نفسه، وإن مفهوم ومضمون هذه الكلمة موجود في النصوص التي تروي تعاليم الأئمة ، قبل سواها . فيبدو والحالة هذه ، أن أعمال الترمذى هي أعمال او واحدة من أعمال ، يظل علينا أن ندرس كيف وبأية سيرورة [ سياق ] قد توصلت إلى هذه المفارقة من القول بولاية بدون علم إمامية باعتبار أن هذا الأخير أساس الأولى . وسنكتفي هنا بلاحظتين اثنتين :

**الأول :** هي أن الترمذى يميز بين ضربين من الولاية : الولاية العامة والولاية الخاصة . ويدرك فكرة الأولى [الولاية العامة] على مجموع المسلمين : فنطق الشهادة يكفي لخلق صلة مع الولاية ، تلك الولاية التي تصبيع الصلة مع الله كذلك . وهي عامة ( أو مشتركة ) بين جميع المؤمنين من قبلوا بالرسالة النبوية . أما الولاية الخاصة فهي واقع روحانية ، أصفيه الله [ أو أصدقاء الله ] ، الذين يتكلمون معه أو يتصلون به في حالة من الانحدار التصاعدي الفعال . ولا بد لنا من ان نتذكر ان فكرة الولاية المزدوجة هي فكرة قالت بها وشيدتها العقيدة الشيعية قبل سواها . ولأنه ليس لدينا مجال لإقامة مقارنة بين الاثنين لسوء الحظ ، فإنه يجب علينا ان نرجع الى المحتوى الشيعي الأصيل لهذه الفكرة المزدوجة (أعلاه ٢ ، ١ ، ٣) . فلا يبقى لنا اذن سوى ان نلاحظ ان في صوفية الترمذى فساداً جذرياً في بنائها او شيئاً من « علمته » مفهوم الولاية العامة .

وأما الملاحظة الثانية فعن علاقات الولاية والتبعة في مذهب الترمذى ، فالولاية في رأيه تشمل مجموع الأنبياء بالإضافة إلى مجموع المؤمنين عموماً . وذلك لأن الولاية هي منبع إلهامهم وأساس رسالتهم النبوية . وكان الترمذى يقول بأن الولاية في ذاتها هي في مرتبة أعلى من مرتبة النبوة لأنها دائمة

وليست مرتبطة للحظة من الزمن كا هو الحال مع النبوة . وفي حين ان دور النبوة يكتمل تاريخياً بقدوم آخر نبي فان دور الولاية يشير الى نهاية الأزمنة نتيجة لوجود الأولياء .

بالنهاً ما بلغت قائد هذه الترسيمية ، إلا أنها لا تفيد أحداً من الناس من اعتادوا على علم النبوة الشيعي ، بشيء ؟ إلا أن يقول أن توازن هذا العلم يمكن ان ينقلب وبدون ان يتتبه احد ، فيما لو كانت المصادر الأخرى مفقودة . ولقد رأينا سابقاً ( أعلاه الفصل الثاني ) كيف ان فكرة دور الولاية التي يتلو دور النبوة ، هي بدهية اساسية في التشيع وحكمة الدينية ، وكيف انها تفترض بعدين اثنين للحقيقة النبوية الباقة باعتبار ان كلاً من علم النبوة وعلم الامامة يفتقر واحدهما للآخر . وهما من الملاحظتان متراابطتان ، وذلك لأن ما نلاحظه في هذه النقطة او تلك ، هو ان كلاً منهن تمثل عملية تنتهي دائماً الى الاحتفاظ بفكرة الولاية مستبعدة علم الامامة الذي هو معينها وأساسها . وهكذا تطرح امامنا مسألة كبيرة سؤور على تاريخ الروحانية الاسلامية في مجله ، ولكنها ليست مشكلة بالنسبة للمؤمنين الشيعة .

## ٥ - الحلاج

١ - الحلاج هو ألم الشخصيات التي تمثل الصوفية بما لا يقبل الشك . فقد تجاوزت سمعته دائرة النخبة من المسلمين الروحانيين الضيقية ، كما دوّلت مأساة سجنه ومحاكمته في بغداد مثلما دوى استشهاده في سبيل الاسلام الصوفي في الآفاق . والادب الذي كتب عنه في كل اللغات الاسلامية جمٌ وكثير . وتعُّم شهّرته حالياً بلاد الغرب بفضل اعمال لويس ماسينيون الذي كان طابعاً وشارحاً له . ونحن نرجع الى هذه الاعمال ونتوقف عندها مكتفين في هذه اللحظة بسيرته التي تمثل ، في حد ذاتها ، تعليماً كاملاً .

٢ - هو ابو عبدالله الحسين بن منصور اللاحج، وهو حفيد رجل زرادشتی؛ ولد في طور ( او تور ) من مقاطعة فارس ( جنوبی غربی ایران ) في جوار قلمة البيضاء <sup>(١)</sup> ، في سنة ٢٤٤ هـ / ٨٥٧ م . تلقى تعليمه وهو بعد حدث على صوفی شهیر هو سهل بن التستیری ثم صاحبه بعد ذلك في منفاه بالبصرة . وفي سنة ٢٦٢ هـ / ٩٦٧ م انتقل اللاحج الى بغداد حيث تعلم على عثمان بن عمر المکی أحد کبار الأساتذة الروحانیین في تلك الحقبة ، وبقى بصحبته ثمانیة عشر شهراً تزوج أثناءها ابنة أحد زملائه . وفي سنة ٢٦٤ هـ / ٩٧٧ م تعرّف اللاحج بالجنید ( انظر اعلاه الفصل السادس ، ٣ ) ومارس تحت إشرافه « تمارین » الحياة الروحیة ، وألبسه الجنید الخرقة بيده . إلا ان اللاحج عاد فقطع علاقاته مع الجنید وغالبیة أساتذة الصوفیة بعد عودته من حججه الأولى الى مکة . ثم انتقل الى تستر [ واسط ] ( جنوبی غربی ایران ) ومکث هناك اربع سنوات . وأهم ما في هذه الحقبة هو اختلاف المزاید مع الفقهاء وأهل السنة .

إلا ان العلاقات عادت فتوترت حتى ان الحلاج عاد فرمى ، خلال السنوات الأربع التي تلت ذلك ، بخرقته الصوفية ليختلط بالشعب واعظاً مرغباً بالحياة الروحية . ويقال انه كانت له علاقات طيبة جداً بالطبيب الفيلسوف الرازي ( انظر أعلاه الفصل الرابع، ٤ ) ومع المصلح «الاشترائي» أبو سعيد الجنابي وحتى مع بعض السلطات الرسمية مثل الأمير حسن بن علي التوادي . ثم جاب الحلاج المقاطعات الإيرانية من خوزستان في الجنوب الغربي إلى خراسان في الشمال الشرقي وكان يعارض الحياة الدينية بدون أن يغير الأعراف القائمة كبير التفات داعياً الناس إلى ممارسة الحياة الداخلية . وفي سنة ٥٢٩١ / ٩٥٤ م أتم الحلاج حججته الثانية إلى مكة ثم انتقل إلى مناطق بعيدة في الهند

(١) هكذا يسمىها ياقوت الحموي في معجم البلدان : « هي اكبر مدينة في كورة اصطخر ، وسميت المسماة لأن لها قلعة يضاهي تبّين من بعد ويرى بياضها » .

وتركستان او قل الى حدود الصين . ولقد استطاع ان يكسب محبة الجموع  
فكان يدعى بالشقيق وقد أسلم بفضل إشعاعه الكثيرون .

٣ - وفي سنة ٩٠٨/٥٢٩٤ عاد الحلاج الى مكة للمرة الثالثة وبقي هناك ستين ثم عاد الى بغداد واستقر فيها مكرساً نفسه للوعظ العام ويختار لمواعظه المواضيع الروحانية والميتافيزيقية الكبرى . كان يعرض مذهبة ويؤكده ان غاية الكائنات جيماً ، وليس الصوفي وحده ، هو الاتحاد مع الله ، وهو الاتحاد يتحقق بالحب ويحتاج الصوفي فيه الى عمل إلهي تحويلي ينقل الموجود الى وضعه الأسمى . غير ان هذه الأفكار العظيمة ما لبست ان آثارت معارضة الناس له . فشلة معارضة الفقهاء ، وهناك معارضة الصوفيين وتحفظ بعض الصوفية .

أما الفقهاء فكانوا يأخذون على مذهبة في الاتحاد الصوفي ، أنه يخلط بين الاهلي والانساني ، فينتهي الى ضرب من الخلولية . وأما السياسيون فكانوا يتمونه بأنه يزرع الفتنة في العقول ويعاملونه كمشاغب . واما الصوفية فكانوا يتزمون التحفظ حول شخصية الحلاج لأنهم كانوا يعتبرون انه كان يرتكب حادة كبرى بنشره أسراراً إلهية على عامة من الناس لم تتهأ لا لتلقها ولا لفهمها . وكذلك كان حكم الشيعة والباطنية عموماً عليه ؟ فالحلاج قد ارتكب خطيئة في رأيه ببطلانه نظام التقى جهاراً . وأخيراً فقد تآمر الفقهاء والسياسيون على اصدار فتوى ضده وحصلوا عليها اخيراً من فقيه بغداد الكبير ابن داود الأصفهاني اذ أعلن هذا الاخير ان مذهب الحلاج خاطئ ويشكل خطراً على العقيدة الاسلامية ، فجعل قته حلالاً .

٤ - أوقفت الشرطة العباسية الحلاج مرتين وسجين سنة ٩١٥ / ٥٣٠١ م ثم أدخل أماماً الوزير ابن عيسى إلا ان هذا الاخير كان ورعاً متورراً فعارض في إعدامه . وأُبقي على الحلاج في السجن ثالثي سنوات وسبعة أشهر . إلا ان الأمور عادت فاختلت مع قドوم وزير جديد الى السلطة هو حامد وهو عدو لدود للحلاج وتلامذته ، فعاد أخصام هؤلاء الآخرين الى ملاحقتهم وظلوا

يبحثون عن فتوى بالإعدام حتى حصلوا عليها من القاضي أبو عمر بن يوسف . وفي هذه المرة نفذت الفتوى بالرجل وأعدم الخلاج في الرابع والعشرين من ذي القعدة سنة ٣٠٩ هـ الموافق ٢٧ آذار سنة ٩٢٢ م .

## ٦ - احمد الفزالي

### والعشق الخامس

١ - أظهرت لنا الفتوى التي أصدرت أعلاه ضد الخلاج ، إسم القاضي ابن داود الأصفهاني . وتنظر في هذه الواقعة المأساة العميقة التي كانت تعاني منها النفوس . ذلك ان ابن داود الأصفهاني هو فارسي كما يشير الى ذلك اسمه . ( ولقد توفي في سنة ٢٩٧ هـ / ٩٠٩ م عن اثنين واربعين عاماً ) وهو مؤلف لكتاب - رائعة يمثل قمة النظرية الأفلاطونية في العشق بالعربية . ( كتاب الزهرة ، الكوكب المشهور ) كما يقرأ كتاب الزهرة ) وهو مجموعة مقطوعات واسعة يتدرج فيها الشعر بالنثر وتجدد الحب المثالي الأفلاطوني التمثيل في الحب العذري . ولقد كان مصير مؤلف هذا الكتاب مطابقاً لمصير الذي طالما مجده شعراء قبيلة مثالية في جنوب جزيرة العرب على تخوم اليمن ، يعني بهم بني عذرة الأسطوريين ، وهم شعب مختار طاهر « يموت الفرد عندهم عندما يحب » . والمؤلف يختصر ، خلال مجموعة الطويلة الأسطورة الأفلاطونية التي تتجدها في حوار « المائدة » ، ليس تنفتح اخيراً : « وحكي عن أفالاطون انه قال ما أدرى ما الهوى ولكنه جنون إلهي لا محمود ولا مذموم »<sup>(١)</sup> .

---

(١) كتاب « الزهرة » ص ١٥ السطر ١٨ حق ٢٠ من الطبعة الأولى ١٩٣٤ / ٥١٣٥١ وهذه الطبعة مأخوذة عن النسخة المخطوطة الوحيدة الموجودة في دار الكتب المصرية . نشرها لويس نيكل البوهيمي بمساعدة ابراهيم طوقان .

ولقد بشر الحاج هو الآخر بعقيدة الحب ومع هذا فقد حكم عليه ابن داود . ولكي نفهم هذه المأساة فلا بد لنا من ان نتأمل في الموقف يحملته كما يتضح عند الصوفيين المتأخرین عن الحاج وخصوصاً عند احمد الغزالی وروزبهان الباقلي الشیرازی ( المتوفی سنة ٦٠٦ هـ / ١٢٠٩ م ) الذي كان افلاطونیاً وفي نفس الوقت شارحاً وموسعاً للحاج . نستطيع اذن ان نتكلّم عن غموض او عن ازدواجية في هذه الافلاطونية الاسلامية ، وعن إمكانية ازدواجية [ او غموض ] موقفها امام الدين النبوی وذلك لأنّ ثمة طریقتين لعيشها وفهمها . وما يمكن ان نسميه تجلیاً [ او ظهوراً إلهیاً ] *Theophanisme* عند روزبهان ، إن هو الا تأویل لمعنى النبوی للجهال ، وهو تأویل يقيم ، هنا ايضاً ، ضرباً من الاتصال بين الظاهر والباطن ( او المعنى المستور ) . فاما ابن داود ، وهو ظاهري ، فيرى ان المعنى المستور يظل مقفلـاً . وأما روزبهان فيرى ان المعنى المستور للصورة الانسانیة هو ظهور [ او تجلی ] أصلی . فقد تكشف الله لذاته في الصورة الادمیة ، في الانسان الملکوتی الذي أوجـدـ في عالم الأزل والذی یمثل صورته الخاصة . وهذا فان روزبهان كان یتدوّق أبيات الحاج الشهـرة هذه بشـكل خـاص :

سبحان من أظهر ناسـته سـرـ سـنا لـاهـوـتـهـ الشـاقـبـ  
ثم بـداـ تـخلـقـهـ ظـاهـرـاـ فيـ صـورـةـ الـآـكـلـ وـالـشـارـبـ

وكان یبني على هذا السر صلة العشق الانسانی والعشق الالهی . ولم يكن لابن داود ان یقرّ الحاج على هذا القول فانحاز ضده .

ونحن لا نستطيع ان نورد هنا آخر كلمات ابن داود ولا السطور الأخيرة من « یاسین العشاق » لروزبهان ( انظر القسم الثاني من هذه الدراسة ) . ولكننا نستطيع ان نقول أن هذه الكلمات وتلك تعطينا نوذجاً كاملاً لوضعية ومصير افلاطوني الاسلام هذين في قلب الدين النبوی . ولقد كان ابن داود

( الأفلاطوني ) يخشى ، شأنه في ذلك شأن اللاهوتين ( من الخسابة الجدد وسواءم ) ، ان يقع في التشبيه ، اي تشبيه الله بالانسان ، اذ ان هذا يفسد تعالي الوحدانية المبردة ، اي المفهوم الظاهري المغض للتوحيد . وقد رفض بعض الصوفية ان ينسبوا العشق *Eros* الى الله . واعتبر آخرون العاشق المذري مثلاً للعاشق الصوفي الذي يتوجه بعشقه الى الله . الا أن في هذه الحالة ضرورة من التحويل *Transfert* ، فتجري الامور كما لو كنا ننتقل من موضوع انساني الى موضوع إلهي . ولهذا فان الأفلاطوني ( الثاني ) روزبهان يرى ان مثل هذا التحويل الورع إن هو في حد ذاته الا شرك ، لأن من غير الممكن ان "غمراً" بين وهدي التشبيه والتعطيل الا عن طريق العشق الانساني ، فالعشق الإلهي ليس تحويلاً للعشق الانساني ، وإنما هو استحالة في العاشق الانساني ذاته . ولقد قاد الإدراك الظاهوري للجمال روزبهان الى علم نبوة جمالي .

فما يحب ان نذكره هنا هو ان « جماعة العشاق » يجدون في روزبهان مثالهم الأكمل . وهكذا تصبح هذه الثلاثية عشق - معشوق - عاشق ، سر التوحيد الباطني . وفجيعة ابن داود الأصبهاني تكمن في انه لم يستطع ان يتتبأ بهذا السر وان يعيش هذه الوحدة الإلهية . أما احمد الغزالي وفريد العطار ، فسيعلمان أنه اذا كان العاشق يتأمل نفسه في المعشوق ، فان المعشوق لا يستطيع في مقابل ذلك ، ان يتأمل نفسه وحاله الا في نظر العاشق الذي يتأمله . ولهذا فإن العاشق والمعشوق في مذهب احمد الغزالي عن العشق الحالص ، يبهر أحدهما الآخر في وحدة حقيقة العشق .

٢ - احمد الغزالي ( المتوفي سنة ١١٢٦ / ٥٢٠ م في قزوين من أعمال ايران ) ، هو أخ ذلك اللاهوتي الكبير ابو حامد الغزالي ( الفصل الخامس ، ٧ ) ، ولعله قد أفلح في ممارسة بعض التأثير عليه ، ولكن لم يفلح في إيصال هذا الموى الجامح للعشق الحالص اليه ، ولا تلك الرغبة التي تشتعل في تأليفه وتبقى بدون عزاء ، ( لويس ماسينيون ) . ولقد مارس ذلك المختصر الذي

ألفه بلغة فارسية صعبة ومركزه ( سوانح العشاق ) تأثيراً كبيراً . ويتألف هذا الكتاب من مقطوعات ، وتعاقب فصوله القصيرة فلا تجمع فيما بينها الا صلة متراخية ، ولكنه يقدم سيكولوجية دقيقة جداً . وكما كتب عنه هلموت رايت ، وهو صاحب الفضل في طباعة هذا المتن الثمين : « انه من الصعوبة بمكان ان نجد كتاباً يبلغ فيه التحليل النفسي مثل هذه النزارة » . ونحن نترجم لك مقطعين قصيرين منه :

« (1) حقيقة عشق جون بيذا شوذ عاشق قوتِ معشوق آيذنه معشوق  
قوت عاشق ، زيراكه عاشق در حوصله معشوق تواند کنجيد ، أما معشوق  
در حوصله عاشق نکنجد . »

(2) بروانه که عاشق آتش آمد قوت أو دد دوری إشراقست ، طلایده  
إشراق اورا میزانی کند و دعوت کند او بتر همت خود در هوای طلب أو  
برواز عشق می زند ، أما برش جندان بایند تابدو رسد ، جون بذو رسید  
نیز (?) اورا روشنی نبوذ ، روش آتش دا بود درو واورا نیز قوی نبوذ  
قوت آتش را بود ، واین بزرگ سریست ، یک نفس او معشوق خود  
کردن کال او اینست ، (39) . »

عشق همیست که او معشوق متعالی صفة خواهد ، بس هو مشوق که  
در دام وصال تواند افقاد معشوقی نبستند اینجا بود که جون یا ابلیس کفتند:  
« وإنَّ عَلِيَّكَ لَعْنَتِي » ( ۳۸ / ۷۸ ) كفت « فَبَعْزِتِكَ » ( ۳۸ / ۸۲ )  
يعني من خود اذ تو این تعزز دوست دادم که ترا هیچ کس دروا نبوذ و در  
خورد نبوذ ، که اکر تدا جیزی در خورد بودی آنکه نه کال بودی در  
عزّت ( ۶۴ ) ۱۱ . وهكذا تنشأ تلك القضية الشهيرة نعني « ابلیس الملعون  
بالحب » . »

(۱) هذا النص مأخوذ من كتاب « سوانح احمد غزالی » الذي صحيحة هلموت رايت ونشر=

٣ - وليس بامكانتنا ان نفصل إسم احمد الفرازى عن اسم تلميذه المفضل : عين القضاة الهمذانى الذي مات مقتولاً عن ثلات وثلاثين سنة ( ٥٢٥ هـ ١١٣١ م ) . ولقد كان مصيره المفجع على غرار مصير الحلاج وبالمصير الذى سيلاقيه السهر وردي ( أدناه الفصل السابع ) شيخ الإشراق . كان عين القضاة قاضياً ومتصوفاً وفيلسوفاً ورياضياً . وتجد احد كتبه ( التمهيدات ) غنياً جداً بالمعلومات عن قضية العشق الصوفى خصوصاً ، وهو يشرح فيه مذهب احمد الفرازى . وقد شرح هذا الكتاب بتطویل كبير ، صوفى هندي من القرن الخامس عشر هو السيد محمد حسين جيزو دراز : « ازدانات العظمة الالهية فحل الكلام واختفى الكاتب » . « الله متعال جداً فلا يعرفه الأنبياء ناهيك بسوامِم » .

= في استامبول مطبعة معارف ١٩٤٢ بجمعية المستشرقين الالمانية ورقم الكتاب بين النشريات الاسلامية التي تصدر عن هذه الجمعية هو ١٥ .

وهذا النص من فصل رقم ٣٩ اي صفحة ٥٩ من الكتاب ثم كل الفصل ٦٤ اي صفحة ١٤ من الكتاب وهذه هي ترجمته العربية :

« حينما يوجد العشق حقيقة ، يصبح العاشق قوتاً لمشوقه لا المشوق لمشقه إذ يمكن ان يحتوى العاشق وجود ( حوصله ) المشوق ( ... ) فالفراسة التي تعيش النار ، يكون وجوهها في البعد عن الشعلة . فظل الشعلة يستضيفها ويدعوها ، والفراسة تطير ، بأجنحة هنها ، في أجواء طلب الشعلة ، ولكن يجب ان يكون طيرانها محدوداً بالوصول الى الشعلة . وحيثنا تصل اليها لا يكون لها وجوه . فليس للفراسة بعد الوصول ( او الرحال ) ، ان تخطو نحو الشعلة رانها هي الشعلة تسرى في ذات الفراسة . فليست الشعلة قوت الفراسة وإنما الفراسة هي قوت الشعلة وهذا سر عظيم . ففي لحظة تصبح الفراسة مشوقة لذاتها ( لأنها أصبحت الشعلة ) وهذا هو كلاماً ( من فصل ٣٩ ) .

« المشق له همة عالية لأنه يتطلب المشوق ذا الصفات المتمالية . فكل مشوق يمكن الوصول إليه لا يخواه المشق . من هنا فحيثنا قيل لإبليس : « وإن عليك لمني » ( الآية ٧٨ من سورة ص ) ، قال : « فبعزتك » ( الآية ٨٢ من نفس السورة ) ويقصد انه يعيش من الله تعزه الذي لا يمكن ان يصل اليه أحد ولا يكون في متناول أحد . ولو كان ثمة شيء جدير بك لا كان لك الكمال والقوه » ( فصل في همة المشق رقم ٦٤ ) .

٤ - ولا نستطيع هنا ان نغفل ذكر مجدد بن آدم الضاعي ( المتوفى حوالي ٥٤٥ / ١١٥٠ م ) وهو مؤسس الشعر التعليمي الصوفي بالفارسية . وأهم تأليفه قصيدة طويلة سماها « سير العباد الى المعاد » ويصف فيها على شكل سرد قصصي يأتي بصيغة المتكلم المفرد ، سياحة في عالم الأفلاطونيين المسلمين . وتم هذه الرحلة بشخص العقل نفسه ( او ما كان يسميه العشاق في عصر دانتي بـ *Madonna intelligenza* ) . ولقد كان هذا هو موضوع قصة ابن سينا « حي بن يقظان » وقصص السهروردي النثرية وكل ذلك الأدب الذي يحكي عن موضوع المراج . وهنا ايضاً ستجد تلك البنية التي تتواتر في الملحم الصوفية الواسعة التي كان ينظمها بالفارسية فريد الدين العطار وعسّار التبريزى والجامى وآخرون أقل شهرة .

٥ - قد تسمح لنا هذه الاشارات المختصرة بأن نعرف ما يدعى « بيتافيزيقا الصوفية » . ويسير بنا روزبهان الشيرازي نحو القمة التي يمثلها معاصره الفقى محى الدين بن عربى الذى يشكل بمثابة حكمته الالهية الصوفية تراثاً لا نظير له . ولقد خلّقنا وراءنا الفلسفه « الأخذين بالهلينية » فهل يلتقي السبيل الذى اتبعوه بيتافيزيقا الصوفية ؟ أم ان اهداف كل منها متباudeة الواحدة عن الأخرى لدرجة أنها تبرر سخرية الصوفية من الفلسفه وقد رأواهم يتخطبون دون أن يتمكنا من الوصول الى سواء السبيل . أما نحن فنستطيع ان نجتاز بأن فلسفة السهروردي ويملاه الفلسفه الاشراقية معه ، إنما تستجيب لتلك المتطلبات العميقه التي تقتضيها تلك الثقافة التي لا يمكن ان يفصل فيها بين تاريخ الفلسفه وتاريخ الروحانية .

## الفصل السابع

### السهروردي وفلسفة النور

#### ١ - إحياء حكمة فارس القدية

١ - تجعلنا دراساتنا المتأخرة في موضع نحسن فيه تقدير أهمية مؤلفات شهاب الدين يحيى السهروردي الذي يمكنه عنه عادة باسم «شيخ الاشراق» . وتقع هذه المؤلفات على مفترق طرق في موقع ممتاز . ترك السهروردي لهذا العالم قبل ابن رشد بسبعين سنوات تماماً ، أي في نفس اللحظة التي كانت «المشائية العربية» في الاسلام المفري تجد تمجيدها الأخير في مؤلفات ابن رشد ، حتى ان المؤرخين الفريبيين نتيجة لخلط مشوّم بين مشائية ابن رشد والفلسفة ، قد ظلوا يعتبرون ان مصير الفلسفة في الاسلام قد انتهى مع ابن رشد . هذا من جهة ، ومن جهة ثانية فقد أثارت اعمال السهروردي الطريق الجديد الذي مسّى عليه العديد من المفكرين والروحانيين حتى أيامنا هذه . ولقد ألحنا فيما سبق الى ان الأسباب التي أدت الى سقوط واختفاء السينوية اللاتينية هي نفسها التي أدت بالمقابل الى استمرار السينوية في ايران ؛ ولكن مؤلفات السهروردي لن تغيب لسبب او لآخر ، من أفق هذه السينوية .

٢ - ويظل وجه السهروردي (الذي يجب ألا ننزعه مع أسمائه الصوفيين

عمر وابو النجيب السهوروسي ) مزداناً بفتنة الصبا ، وذلك لأن مصيره البائس انزعجه من مشاريعه الواسعة في زهرة العمر . فقد كان له من العمر ٣٦ سنة ( ٣٨ سنة قمرية ) . ولد سنة ١١٥٥ هـ / ٥٤٩ م في الشمال الغربي من ايران في ميديا القديمة بسهوورد ، وهي مدينة كانت لا تزال مزدهرة آبان الاضطرايات المغولية ، وقد درس في حداشه الباكرة في مراغة بأذربيجان ، ثم قدم أصبهان في وسط ايران؛ ولا بد انه وجد السنة السينوية لا تزال حية هناك . ثم أمضى بعدها عدة سنوات في الأنضول <sup>(١)</sup> حيث تلقى احسن استقبال من عدّة من أمراء روم السلاجقة واخيراً تحول الى سوريا التي لن يعود منها ابداً . وقد اقام عليه الفقهاء دعوى سيتضاع معناتها في نهاية هذا الفصل . وما كان لشيء ان يخلصه من نعمة ذلك الشخص المتعصب الذي هو صلاح الدين الايوبي ، حتى ولا صدقة حاكم حلب ابن صلاح الدين الملك الظاهر الذي اصبح فيها بعد صديقاً حمياً لابن عربي . فمات شيخنا الفتى بصورة سرية في قلعة حلب في ٢٩ تموز سنة ١١٩١ م . وكتاب السير عموماً يدعونه بالشيخ المقتول ، اما تلامذته فيفضلون ان يدعوه بالشيخ الشيد .

٣ - ولكي نفهم منذ البداية مقصد مؤلفات السهوروسي ، فلا بد لنا من ان ننتبه الى الفكرة المبطنة التي تشير اليها تسميته لكتابه الرئيسي « محكمة الاشراق » وهي فكرة حكمة لدنية مشرقية سينتسبها بتتصميم واضح كإحياء حكمة فارس القديمة . والوجه الكبيرة التي تتحكم في سير المذهب هي « هرمس وأفلاطون وزرادشت » . فلدينا اذن الحكمة الهرمية من جهة ( ولقد سبق

(١) يذهب الاستاذ المؤلف الى هذا الرأي نفسه في ص ٩٨ من الطبعة العربية التي حققها بدوي لرسالة « اصوات اجنبية جبريل » ، ومن قبله ذهب الاستاذ ماسينيون الى نفس الرأي في « نصوص لم تنشر » باريس ١٩٢٩ . وهم يستندون في ذلك الى « تاريخ السلاجقة » للكرمن خليل ثم الى كتاب « اللعن في البدع » لإدريس بن بيدكن التركاني وكذلك الشهروسي في خطوط جامعة القاهرة رقم ٢٤٠٣٧ ورقة رقم ٢٣٤ .

الابن وحشية ان أشار الى تقليد يجعل الاشراريين فئة كهنوتية يرجع نسبها الى أخت هرمس ) ومن جهة ثانية ، فان الربط بين افلاطون وزرادشت ، والذى قام بثله الفيلسوف البيزنطي *Gémiste Pléthéon* في مطلع عصر النهضة ، هو العامل المميز للفلسفة الابرانية في القرن الثاني عشر .

والآن ، فان ما يجب ان نسجله من المبادىء ذات الفحوى السهروردية هي مبادىء «المشرق» و «الحكمة ال الدينية الشرقية» . ولقد كنا أثثنا فيما سبق الى وجود مشروع «حكمة» او «فلسفة مشرقة» لدى ابن سينا . والسهروردي يعي علاقته مع سابقيه حول هذه النقطة تماماً . فقد عرف «الكراريس<sup>(١)</sup>» التي تبدو وسيلة للحفاظ على منطق الشرقيين ، كما عرف ما يبقى من مسائل «كتاب الانصاف» (اعلاه الفصل الخامس ، ٤) . وأكثر من هذا فقد أفاد من فكرة المشرق كما تبدو في قصة «حي بن يقطان» . وهو يعرف بذلك حتى أنه عندما يتبع تأليف القصص الرمزية التي تعنى بالتعليم الروحي ، على غرار ابن سينا ، تجده يمتحن القصة السينوية إلا انه يقوم بما يشبه بادرة إشارة رائعة ، لكي يُسجل ان قصته عن «الغرابة الغريبة» تنتهي حيث تنتهي قصة ابن سينا<sup>(٢)</sup> . غير ان الشيء الذي لا يرضيه في

(١) لا بل ان المؤلف يشير في مقدمته على «مجموعة في الحكمة الاليمية» ص ٧٦، هامش رقم ٢٦، ان الملا صدرا كان محظوظاً بهذه الكواريس وإن لم يكن ينافقها.

(٢) لعل المؤلف يشير الى مطلع قصة «حي بن يقطان» للسروردي من ١٣٥ من طبعة احمد أمين بالقاهرة او ص ٢٧٥ من «قصة القرية الغربية» من طبعة المؤلف : «اما بعد فاني لا رأيت قصة حي بن يقطان صادقتها مع ما فيها من عجائب الكلمات الروحانية والاشارات العميقية متعرية من تبريخات تشير الى الطور الاعظم (... ) المستودعة في رموز الحكمة ، الخفية في قصة سلامان وابسال » التي زتبها صاحب قصة «حي بن يقطان» ، وهو السر الذي تربى عليه مقامات اهل التصوف واصحاب الملاطفات ، وما أثير اليه في رسالة «حي بن يقطان» الا في آخر الكتاب حيث قيل : « ولربما هاجر اليه افراد من الناس » الى آخر الكلمات ، فاردت ان اذكر منه شيئاً في طراز قصة سمعتها انا « قصة القرية الغربية » . وللتاكيد من هذا الفهم انظر مقدمة المؤلف على هذه الرسالة من ٨٨ من نشرته لما عام ١٩٥٤ في «مجموعة دوم مصنفات».

القصص الرمزية هو ذات الشيء الذي لا يرضيه في المسائل التعليمية . فلقد أقام ابن سينا مشروع « فلسفة مشرقة » حقاً ، ولكن مشروعه ، نتيجة لأسباب قاطعة ، مهيأ للفشل . وذاً فان شيخ الاشراق يدعو أياً من أراد التعرف الى « الحكمة المشرقة » ، الى دراسة كتابه هو . فالتقابل الذي طالما أريد إقامته بين فلسفة ابن سينا « المشرقة » وفلسفة السهروردي « الاشراقية » ان هو إلا تقابل لا يستند الى معرفة كافية للنصوص ، ولذلك لأسباب لن نستطيع ايرادها هنا<sup>(١)</sup> .

اما السبب الذي يشرح به السهروردي قصور ابن سينا عن تحقيق مشروع الفلسفة المشرقة ، فهو أن ابن سينا يجهل الأصل الشرقي نفسه ، الأصل الذي يتحقق الصفة المشرقة . فابن سينا لم يعرف هذا الأصل الذي نشأ لدى حكام فارس القديمة (الحسروانيين) والذي هو الحكمة اللدنية الحقيقة . « وكان في الفرس ، يقول شيخنا ، أمّة يهدون بالحق وبه كانوا يقولون ، حكماء فضلاء غير مشبهة المحسوس ، قد أحيننا حكمتهم النورية الشريفة التي يشهد بها ذوق أفلاطون ومن قبله ، في الكتاب المسمى بحكمة الاشراق وما سبقت الى مثله»<sup>(٢)</sup> .

وكذلك كان رأي خلفائه الروحيين . فصدر الشيرازي يتكلم عن السهروردي كـ « شيخ أتباع المشرقيين والمحبي رسم الفرس في قواعد النور والظلمة »<sup>(٣)</sup> ، هؤلاء المشرقيون يتصفون ايضاً بأنهم أفلاطونيون . فشريف

(١) يقصد المؤلف الى كتاب نلينو « *od illuminativa orientale* » di Avicenna. RSO X (1925) . فنلينو يلح بشكل خاص على انه لا يمكن قراءة مشرقة على أنها مشرقة والمؤلف وإن كان لا يريد على نلينو هنا الا انه يريد عليه في مقدمته على « مجموعة في الحكمة الاهمية » في الصفحة XXXVII وما يليها . وسيعود المؤلف فيذكر اسم نلينو صراحة في « « مشرق الانوار » من هذا الفصل الفقرة ٢ .

(٢) « رسالة كلمات التصوف » 207. b .

(٣) الملا صدر الشيرازي « كتاب الاسفار الاربعة » ط . طهران ١٤٨٢ صفحه ٥٨٣ . و مقدمة المؤلف على « مجموعة دوم مصنفات » بطهران ص 7 .

الجرجاني يُعرف الاشراقيين او الشريقيين « كنفلاسفة رئيسهم أفلاطون »<sup>(١)</sup> . ويقول أبو القاسم الكازروني ( ١٠١٤ / ١٦٠٦ م ) « كان الفارابي هو بجدد فلسفة المشائين واستحق لهذا لقب « المعلم الثاني »، كذلك السهروري »، فقد أحيا وجدد فلسفة الاشراقيين في العديد من كتبه وأبحاثه ، فالتنقابل بين الاشراقيين والمشائين هو متاخر جداً . وإنذ فمصطلاح « أفلاطوني فارس » يشير الى هذه المدرسة التي ستكون إحدى خصائصها ان تتوغل الناذج الأصلية [ المثل ] الافلاطونية بتعابير علم - ملائكة زرادشتى .

٤ - والسروردي يوسع هذه الفكرة الرئيسية في مدونة واسعة ( ٤٩ كتاباً ) . فهي واسعة اذا ما فكرنا بقصر حياته . وتتألف نواة هذه المدونة من ثلاثة عقائدية : ثلاثة أبحاث وكل منها ثلاثة كتب ؛ وهي تشمل المنطق والطبيعة والمتافيزيقا . وكل مسائل النهاج المشائي تجد لها مبهوتة في هذه الكتب وذلك لسبعين : أولاً في سبيل تقديم إلمامة شاملة باعتبار ان التكوان الفلسي المكين هو أمر ضروري لكل من يريد ان يسير في السبيل الروحي . فإذا كان حقاً على كل من يتراجعون أمام هذا السبيل الروحي ان يكتفوا بالتعلم المشائي ، فإنه لا بد بالتالي بالنسبة لن يضلون فيها ، من ان يحرروا الحكمة الدينية من الجدل العقيم الذي أعم به المشائيون والتكلمون ، مدرسيو الإسلام ، سبيل هذه الحكمة . فإذا حدث ان انبثقت فكرة المؤلف العميقة خلال أبحاثه هنا وهناك، فذلك إنما يكون بالرجوع دائمًا الى الكتاب الذي تمهد له هذه الابحاث ، الكتاب الذي يحتوي سر المؤلف : كتاب « حكمة الاشراق » .

(١) الاشراقيون طائفة رئيسهم أفلاطون » الجرجاني « كتاب التعريفات » القاهرة ١٣٠٦ وهذا تعريف قريب من قول السهروري في فقرة ١٤١ من المطارحات : « إمام أهل الحكمة رئيسنا أفلاطون » ، قوله : « الاشراقيون رئيسهم أفلاطون والمشائيون ورئيسهم ارسطر » . وانظر في ذلك صفة XXV من مقدمة المؤلف على رسائل السهروري ، « مجموعة في الحكمة الالهية » .

فحول هذه الرباعية التي يتكون منها هذا الكتاب ، وحول الثلاثة الأخرى ، تتعلق مجموعة من الكتب الصغيرة ، وهي مؤلفات منهجية قليلة الانتشار في العربية والفارسية . ويكتمل بجمل هذه المؤلفات بدور خاص من القصص الرمزية سبق ان أشرنا إليها ؛ وقد كتب معظمها بالفارسية ووفقاً للمخطط التربوي الروحي للشيخ ، وهي تمتا بعض مسائل التأمل التحضيري . ويتوج كل هذا بضرب من « كتاب الساعات » ويتالف من مزامير وإشارات الى الكائنات النورانية .

وينبثق بجمل هذه المؤلفات من تجربة شخصية يشهد بها المؤلف وهو يشير الى « ارتداد حادث في طفولته » ، اذ انه ابتدأ حياته بالدفاع عن فيزيقاً المشائين السماوين <sup>(١)</sup> . فقد أوقف عدد العقول على عشرة (او خمسة وخمسين) . وهذا هو العالم الروحي المقلل الذي رآه يتلألأ خلال رؤية ذهولية ، حيث بدت له كثرة من هذه « الكائنات النورانية » التي كان يتأملها هرمس وأفلاطون ، وهذه الأضواء المبنوية ينابيع الـ « خرة » والرأي [ عظمة وسلطان النور ] التي أخبر عنها زرادشت ، ووقع خلسة نحوها الملك الصديق كيخسرو المبارك اليها فشاهدها <sup>(٢)</sup> .

ويعود بنا اعتراف السهروري الذهولي الى واحد من المبادئ الأساسية

(١) « وصاحب هذه الاسطورة كان شديد الذب عن طريقة المشائين في إنكار هذه الاشياء عقيم الميل اليها ، وكان مصراً على ذلك لولا أن رأى برهان ربه ». كتاب « حكمة الاشراق » فقرة ١٦٦ ص ١٥٦ . ثم يقول في ص ٢٥٩ في وصية بآخر الكتاب من نفس الطبعة : « وقد أنقاهم النافت القدسي في روعي في يوم عجيب دفعة ، وان كانت كتابته ما انفقت الا في اشهر لموانع السفر » .

(٢) « ومن لم يصدق بهذا (...) فعليه بالرياضات (...) فمعنى يقع له خطفة يرى النور الساطع في عالم الجبروت ويرى الذرات الملحوظة والأنوار التي شاهدها هرمس وأفلاطون والأضواء المبنوية ينابيع الـ « خرة » والرأي التي أخبر عنها زرادشت ووقع الملك الصديق كيخسرو المبارك اليها فشاهدها ». تتمة النص الاول من التعليق اسابيق من نفس المرجع ص ١٥٧ .

في الزرادشتية : *Xvarnah* (١) ؛ نور العزة («خرة» بالفارسية) انطلاقاً من هنا علينا ان نحاول إدراكاً جديداً موجزاً لفكرة الاشراق ولبنية العالم الذي تنظمه ولصورة الروحانية التي تعينها .

## ٢ - مشرق الأنوار (اشراق)

١ - نلاحظ ونحن نجمع الاشارات التي يعطيها السهروردي وشارحوه المباشرون، ان فكرة الاشراق ، وهو اسم يعني السنى والبهاء واشراق الشمس عند طلوعها ) تبدو على نحو ثالثي : ١ - فنستطيع ان نفهم منها الحكمة او الحكمة الدينية التي يشكل الاشراق أصلها باعتبار انه يمثل ظهور واشراق الكائن معاً ، وفعل الوجود الذي يكشف هذا الكائن ؛ وعندما يكشفه يقوده الى الظهور ( ويجعل منه ظاهرة *Phainomenon* ) . وكما ان هذا المصطلح يعني في العالم الحسي سناء وبهاء الصباح وأول بريق للنجم ، كذلك فإنه يعني في سماء الروح «المثالية» لحظة تجلی المعرفة . ٢ - ونتيجة لذلك فإننا نفهم بالفلسفة المشرقية او بالحكمة الدينية المشرقية ، عقيبة تستند الى محاضرة الفيلسوف للظهور الصباغي للأنوار المعقولة وانسكاب مطالعها على الأرواح لدى مفارقة هذه الأرواح للأجساد . فموضوع الكلام هنا اذاً ، هو فلسفة تفترض رؤيا داخلية وتجربة صوفية ، ومعرفة هي معرفة مشرقية بالنظر لانتسابها الى مشرق المقولات الخالصة . ٣ - ونستطيع ان نفهم بفلسفة الاشراق فلسفة تشير الى حكمة الاشراقيين او المشرقيين الدينية ، أي حكمة حكماء فارس

(١) *Xvarnah Kavaêm* : يضع لها المؤلف في هامشه من المرجع السابق كلمة «كيان خرة» وكذلك في فهرسته من ذات ٣٣٤ . يقول زرادشت : «خرة» نور يسطع من ذات الله تعالى وبه يرأس الخلق بعضهم على بعض ويتمكن كل واحد من عمل او صناعة بمعونته ، وما يتخصص بالملوك الأفضل منهم يسمى «كيان خرة» .

القديمة ؟ وهذا ليس بسبب موقعهم على الارض وحسب ، وإنما لأن معرفتهم نفسها كانت مشرقة، يعني أنها كانت مبنية على الكشف والمشاهدة الصوفية . فهكذا كانت فلسفة الحكماء اليونان القديماء في رأي الاشراقيين ، يعني كل فلاسفة اليونان باستثناء تلاميذ أرسطو الذين كانوا يقتصرن على التفكير الاستدلالي والاحتجاج المنطقي <sup>(١)</sup> .

٢ - وأذا ، فإن مفكرينا هؤلاء لم ينظروا اطلاقاً إلى التقابل الاصطناعي الذي أراد نلّينـو ان يقيمه بين فلسفة السهوردي الإشراقية و « فلسفة ابن سينا المشرقة » . فهم يستعملون مصطلحات « اشراقيـن » و « مشرقيـن » كيفما اتفق . فنحن بمحاجة الى مصطلح وحيد لنقول به مشرقة – اشراقية معـاً ، يعني ان موضوع الكلام هو معرفة مشرقة ؛ ومشرقة لأنـها هي نفسها مشرق المـعارف ( وتحضرنا بعض المصطلحات مبادـهـة : *Aurora consurgens*, *cognitio matutina* ) . ولـيصف السهوردي ذلك فـانـه يعود الى حقبة من حياته كان موضوع المـعرفـة يـمـهدـه فيها بـدونـ ان يـسـتطـيعـ له حلـاً ؛ حتىـ كانـ انـ أـبـصـرـ ، وـهـوـ فيـ حـالـةـ وـسـنـ يـظـهـورـ أـرـسـطـوـ حيثـ اـشـتـبـكـ معـهـ فيـ جـدـالـ فـطـنـ جـداًـ . وـهـذـهـ القـصـةـ تـشـفـلـ عـدـةـ صـفـحـاتـ منـ أـحـدـ كـتـبـ السـهـورـدـيـ وـنـعـنـيـ بـهـ كـتـابـ «ـ التـلـويـحـاتـ العـرـشـيـةـ »<sup>(٢)</sup> .

(١) هذه الفكرة تكرار لما ورد في مقدمة المؤلف نفسه على « مجموعة في الحكمة الالهية » ص XXVII تحت عنوان « المعرفة المشرقة ». فالمؤلف يأخذ كلمة لقطب الدين الشيرازي يقول فيها : « حـكـمـةـ الـاشـرـاقـ ؛ ايـ حـكـمـةـ الـمـؤـسـةـ عـلـىـ الـاـشـرـاقـ الـذـيـ هـوـ الـكـشـفـ ، اوـ حـكـمـةـ الـمـشارـقةـ الـذـيـ هـمـ اـهـلـ فـارـسـ وـهـوـ اـيـضاـ يـرـجـعـ اـلـىـ الـأـوـلـ اـلـأـنـ حـكـمـتـهـ كـشـفـيـةـ ذـوقـيـةـ نـسـبـتـ اـلـىـ الـاـشـرـاقـ الـذـيـ هـوـ ظـهـورـ الـأـنـوارـ الـمـقـلـيـةـ وـلـمـانـهـاـ وـفـيـنـاـ بـالـاـشـرـاقـاتـ عـلـىـ النـفـسـ عـنـدـ تـجـرـدـهـاـ ، وـكـانـ اـعـتـادـ الـفـارـسـيـنـ فيـ حـكـمـةـ عـلـىـ الـذـرـقـ وـالـكـشـفـ وـكـذـاـ قـدـمـاءـ يـونـانـ خـلـاـ اـرـسـطـوـ وـشـيـعـتـهـ فـانـ اـعـتـادـهـمـ كـانـ عـلـىـ الـبـحـثـ وـالـبـرهـانـ لـاـغـيـرـ » . ثم يضيف المؤلف : «ـ مـنـ هـذـاـ النـصـ القـصـيرـ نـسـطـطـيـعـ اـنـ نـسـخـلـصـ ثـلـاثـ نـتـائـجـ » وـهـيـ مـاـ يـقـرـأـهـ الـقـارـئـ ، اـعـلـاهـ .

(٢) ايـ مـنـ الصـفـحةـ ٧ـ السـطـرـ الـأـرـلـ حـقـ الصـفـحةـ ٤ـ السـطـرـ التـاسـعـ ؛ ايـ الـفـقرـةـ ٥ـ بـكـاملـهـ .

ولكن أرسطو الذي يتحدث إليه السهوردي هو أرسطو أفلاطوني صريح،<sup>١</sup> بحيث لا يستطيع أحد أن يحمله مسؤولية صولات المشائين الجدلية . فأول جواب يحيي به الباحث الذي يسأله هو التالي « ارجع إلى نفسك »<sup>٢</sup> ثم يبدأ عندها تعلم تدريجي على معرفة النفس ثم على معرفة لا هي بنتيجة لتجريد ولا تتشكل<sup>٣</sup> لموضع بت وسيط صورة شخصية ، وإنما معرفة مماثلة للنفس ذاتها وللأنانية ؛ فهي في جوهرها اذاً حياة ، نور ، ظهور ، شعور بذاته<sup>٤</sup> . وفي مقابل العلم التمثيلي الذي هو علم بالكليل المجرد او بالسطح ( علم صوري ) ، لدينا علم حضوري اتصالي شهودي ، وشرق حضوري تشرق به النفس على الموضوع<sup>٥</sup> وذلك بصفتها كائناً نورانياً ؛ أي أنها تستحضره أمامها وذلك بأن تستحضر نفسها . فظهورها هي نفسها هي نفسها هو حضور هذا الحضور ، وهذا

= وقد نشر هذا الكتاب الاستاذ المؤلف مع بعض الكتب والرسائل الاخرى ضمن « مجموعة في الحكمة الالهية » في التشريعات الاسلامية ( رقم ١٦ استانبول مطبعة المعارف سنة ١٩٤٥ ) التي تصدر عن جمعية المستشرقين الالمانية .

(١) « ارجع إلى نفسك فتحل لك ، فقلت وكيف ؟ » السطر السابع من ٧٠ من المرجع السابق .

(٢) هذا هو معنى كلمة *Re-présentation* بحسب ما تعرف ، ولكن المؤلف يضع لها في ص XXXIII من مقدمة في المرجع السابق تصور . فهو يضع « علم صوري » *Connaissance représentatif* .

(٣) قارن هذا مع ص XXXIV من مقدمة المرجع السابق . ثم انظر الصفحة ٧٢ من المتن س ١ حق س ٤ : « قال وإذا دريت أنها ( النفس ) تدرك لا بأثر مطابق ولا بصورة فاعلم ان التعلق هو حضور الشيء للذات المجردة عن المادة ، وان ثبتت قلت عدم غيبته عنها وهذا أمر لأنه يعم إدراك الشيء لذاته ولغيره اذ الشيء لا يحضر نفسه ولكن لا يحيي عنها ؛ أما النفس فهي مجردة غير غائبة عن ذاتها ، فبقدر تجردها أدركك ذاتها وما غاب عنها ». وبالنسبة لكلمة أناانية فالمؤلف يشير الى أنها وردت « أناانية » في بعض المخطوطات وانه اختصار الشكل الاول بالاستناد الى شرح قطب الدين الشيرازي . انظر تعليقه رقم 43 من الصفحة المذكورة .

(٤) « وحصل للنفس إشراق حضوري على البصر ». الشهوردي . شروحه على التأليحات في طبعة المؤلف *a et b* 325 .

هو الحضور الظوري او الاشراقي<sup>(١)</sup>. وهكذا ترجم حقيقة كل علم موضوعي الى شعور الانسان العارف بذاته . وكذلك الامر بالنسبة لكتائب جميع العالم والأجرام النورانية كلها . فبفعل شعورهم بذواتهم نفسه ، يصبحون حاضرين البعض امام البعض الآخر . وكذلك الامر بالنسبة للنفس الانسانية وذلك تبعاً لانتزاعها نفسها من برزخ « منهاها المغربي » ، نعني عالم المادة الارضي . ويقول اسطو جواباً على أسئلة الباحث الأخيرة ، إن الفلاسفة الاسلاميين لم يبلغوا من افلاطون حق « ولا الى جزء من ألف جزء من رتبته<sup>(٢)</sup> » ثم يقول له عندما يلاحظ تشاغله باثنين من كبار الصوفية : أبو يزيد البسطامي وسهل التستري ( أعلاه الفصل السادس ، ٢ و ٥ ) « اولئك هم الفلاسفة حقاً<sup>(٣)</sup> » . وهكذا تقوم « الفلسفة الاشراقية » بوصل الفلسفة والتتصوف وصلاً لن يفترقا بعده .

٣ - ترجعنا هذه « السنامات الشرورية » الى التلاؤ الأصيل الذي يشكل معنى هذه السنامات ، والذي يشهد السهروري بأنه شاهده مشاهدة كشفت له « المنبع الاشراقي » الحقيقي . انه « نور العظمة » الذي يسميه كتاب الأبستان بـ *Xvarnah* ( خرة بالفارسية او فر او فرّة بالـ *Parsie* ) . ودور

(١) مقدمة المؤلف في المرجع السابق ص XXXV السطور ١ حتى ٤ ، فهذه الفقرة ترجمة حرافية لها .

(٢) « ثم أخذ يثني على استاذة افلاطون الاهلي ثناء تحييرت فيه، فقلت وهل وصل من فلاسفة الاسلام اليه احد ؟ فقال ولا الى جزء من ألف جزء من رتبته ». متن المراجع السابق ص ٧٤ سطر ١ و ٢ .

(٣) « ثم كنت أعد جماعة أعرفهم فما ألتقت اليهم ورجعت الى اي يزيد البسطامي وابي محمد سهل بن عبدالله التستري وأمثالهما فكانه استبشر وقال : اولئك هم الفلاسفة حقاً ، ما وقفوا عند العلم الرسمي بل جاؤوا الى العلم الحضوري الاتصالي الشهودي وما اشتغلوا بعلاقات الميدول قلهم ( الزلنوي وحسن مأب ، سورة من آية ٢٤ و ٣٩ ) فتحرّكوا عما تحرّكنا ونطقوها بما نطقنا ». المراجع السابق تتمة النص السابق حق سطر ٧ .

هذا النور هو دور أولى في الفلك والأنترولوجيا المذكرين . انسه جلال الكائنات النورانية الثلاثة ، وهو الطاقة التي تثبت الوجود في كل كائن ، انه 'حيثاً' هذا الكائن ومصيره «وملاكه الشخصي». وهو يتمثل لدى السهروري كإشعاع خالد يشهي نور الأنوار ؛ فعندما ينير بسلطه الآشراقي ، جميع الكائن — النور الذي جاء منه ، فإنه يجعله حاضراً أبداً . وهذه هي بالتحديد فكرة تلك القوة القاهرة التي تفسر الاسم الذي يطلقه السهروري ، أي اسم الأنوار القاهرة ، على الأنوار المتسلطة ، المسطرة ، الملائكة («الميكائيلية» . ميكائيل كملاك قاهر <sup>(١)</sup> ) .

وينشأ عن قهر «نور الأنوار» هذا الكائن التوراني الذي هو أول مقدم <sup>(٢)</sup> من الملائكة والذي يشير إليه شيخنا باسمه الزرادشي بهمن <sup>(٣)</sup> (أول أمهر سبند <sup>(٤)</sup> أو أول الملائكة المقربين عند الزرادشتية) . فالعلاقة الأزلية

(١) لم نفهم المقصود هنا : لعله يعني جبريل اذ يقول السهروري في سكة الآشراق ص ٢٠٠ و ٢١٠ : «ويحصل من بعض الانوار القاهرة وهو صاحب طلسم النور الناطق — يعني جبريل عليه السلام — وهو الأب القريب من عظامه رؤساء الملوك القاهرة ، «روان بخش»، روح القدس، واهب العلم والتأييد، معطي الحياة والفضيلة على المزاج الائم الانساني ، نور مجده هو النور المشرف في الصيامي الإنسية ، وهو النور المدبر الذي هو «أسفيد الساست» وهو المثير الى نفسه بالأنانية » .

(٢) او لعله يقصد «مقرب» وهي يعني «مقدم» ، فالملاذة المقدمون او المقربون هم شيء واحد وإن كان السهروري يستعمل الثانية كثيراً وأحياناً يقول رؤساء الملائكة .

(٣) بهمن *Vohumanah* : «ثبتت ان اول حاصل بنور الانوار واحد» ، وهو النور الأقرب والنور العظيم وربما سماه بعض الفهارس «بهمن» . فالنور الأقرب فقير في نفسه غني بالارل ص ١٢٨ المرجع السابق . وفي بعض مخطوطات الكتاب «بهان» وفيها : «وزعم الحكم الفاضل زرادشت ان اول ما خلق من الموجودات بهمن ثم أردبيشت ثم شهريور ثم اسفند رمز ثم خرداد ثم مرداد ، وخلق بعضهم من بعض كا يؤخذ السراج من السراج من غير ان ينتفع من الاول شيء» .

(٤) أمهر سبند هي التصوير الحرفى لكلمة *Amahras pands* ، وكنا نريد ان نضع لها =

الناشئة بين نور الأنوار والفائز الأول ، هي العلاقة النموذجية الأصلية بين المعشوق الأول والعاشق الأول . وتتبع عن هذه العلاقة نماذج على كل درجات الوجود فتنظم الكائنات جميعها في أزواج . وهي تعبّر عن نفسها كقطبية قهر ومحبة (أعلاه الفصل الخامس ، ٣ وأدناه الفصل الثامن ، ١ . أمباذو قليس المحدث في الإسلام) أو كقطبية الامارات والتأمل والاستغناه والفقير . وهؤلاء هم الأبعاد المعقولة التي تملأ المكان « ذي البعدين » (الواجب والممکن) في نظرية العقول المتسلسلة السينوية ، عندما يتدخل بعضها في تركيب بعض . وهكذا فمن توالي هؤلاء وأولئك نتيجة لاشعاعاتهم وانعكاساتهم ، فإن مُثُلَ النور تبلغ الد « ما لا يعد ولا يحصى » . فتشهّد تنبؤ بأن هناك عوالم لا تحصى وراء كرّة الشّواكب في علم الفلك [الميّة] المشائي أو البطليموسّي <sup>(١)</sup> . وبعكس ما جرى في الغرب ، حيث قضى تقدّم علم الفلك على علم الملائكة ، فإنّها هنا علم ملائكة يضيّ بعلم الفلك إلى ما وراء الترسّمة التقليدية التي كانت تحدّه .

### ٣- ترتيب الوجود <sup>(٢)</sup>

١ - تدبّر أمور عالم الأنوار الخضة هذا طبقات ثلاثة . فانطلاقاً من

= « أفندرمد » بالاستناد إلى ما مارش ص ٢٠٠ من حركة الآشراق : « على ما سبق ، فطبيعة الأرض غير البرودة والببروسه هو أفندرمد وكذا طبيعة كل نوع مجرد عن كيافيته هو رب ذلك النوع ، فأرباب الأنواع هي طبائع الأنواع ومدبّراتها ، ولهذا سمي صاحب أخوان الصفا الطبایع بالملائكة المدبر ، للعالم » .

(١) « فلا يستمر على هذا الترتيب الذي ذكره المؤذون » « كلمة الآشراق » من ١٣٩ فقرة ١٥٠ سطر ٨ .

(٢) *Hierarchie des univers* : فضلنا ترجمتها بهذه العبارة لأنّها عنوان المقالة الثانية من كتاب « حركة الآشراق » ص ١٢٥ ، ولو أن مصطلح ترتيبات يمكن أيضاً لأنّه ورد في ص ١٤٧ وص ١٤٩ في « مجموعة دوم مصنفات » كما ترد « الترتيبات الحجمية » ص ١٤٥ وتأتي « تراتيب » للأنوار الخضة في ص ١٥٣ وترتيب ص ٥ ، الترتيب الطولي من ٤ وترتيب =

العلاقة الأصلية بين نور الأنوار وبين النور الأول المنبع عنه ، بتعدد «الأبعاد» المدركة التي يتداخل بعضها في تركيب البعض الآخر ، يفيض عالم «الأنوار القاهرة الأولى» ، على نحو أزيز . ولما كان بعض هذه الأنوار علاً للبعض الآخر ، وكان فيض بعضها منبعاً عن البعض الآخر ، فانها تؤلف ، والحالة هذه ، ترتيباً هابطاً ، يسميه السهروردي «طبقات الطول»<sup>(١)</sup> . ان عالم الملائكة هذه هي التي يشير إليها السهروردي باسم (أنوار الأصول الأعلون) او باسم «عالم الامهات» (وينبغي التفريق بين معنى «امهات»<sup>(٢)</sup> كايريده السهروردي وبين معناه المستعمل للدلالة على العناصر) . وهذا الترتيب لعالم الامهات الملائكي ينتهي بالوصول إلى الكائن عن طريقين .

فن جهة ، تؤلف «ابعاده الايجابية» (من قهر واستفهام وتأمل ايجابي) سلكاً من الملائكة لا يكونون علاً للملائكة آخرين ، ولكنهم يبقون على قدم المساواة في ترتيب الفيض . هذه الأنوار تؤلف «طبقات العرض» ؟ إنها تؤلف ، ايضاً ، «أرباب الأنواع»<sup>(٣)</sup> ، المثلثة ذاتياً مع المثل الأفلاطونية لا

= العقلي في ص ١٤٩ وفي هامش ص ١٧٦ . ويرد ترتيب البرازخ في ص ٥٣ وترتيب الثوابت ص ١٤٩ وترتيب القواهر ص ١٧٨ وترتيب الوجود ص ٤٢٥ . والمؤلف يستعمل هذه الكلمة كمقابل لترتيب عند الملا صدرا الشيرازي في أكثر من موضع ، كايستعملها في مقابل «حدود» عند الاسماعيلية .

(١) « وهي الطبقة الطولية المترتبة في التزول العلي فأيضاً بعضها عن بعض غير حاصل منها شيء من الاجسام لشدة توريتها وقوتها جواهرها وقربها من الوحدة الحقيقة » هامش ص ١٤٥ من المرجع المذكور .

(٢) « هي الأمهات اذا منها ينشأ ما عدتها من العقول والنفوس والأجرام والهياكل » هامش ص ١٧٩ من المرجع السابق مطر ٤ .

(٣) «أرباب الأنواع» وهذا مار لقولنا انواع الانواع في رأي قطب الدين الشيرازي « نوع هذه الانواع وهو فيها » من ٤ ١ من المراجع السابق ص ٤ من المتن من الصفحة المذكورة . والقائم النوري هو المسمى قائماً بدااته في عالم النور ثابتًا ، ص ٤ من المتن من الصفحة المذكورة . وبالمثل الأفلاطونية في رأي الشيرازي وقطب الدين الشيرازي ص ١٤٣ هامش رقم ٧ . وانظر خصوصاً ص ٥٣ من «المطارات» فصل «في اثبات العقول التي هي ارباب الانواع» .

على أنها كليّات متحقّقة ، طبعاً ، بل على أنها أقانيم من النور . وثمة أسماء لكتاب الملائكة الزرادشتين ، ولبعض الملائكة ( كإيزاد ؟ ) ترد نصاً ، عند السهروري ، بأسمائها الحقيقية ، كما يظهر في « طبقات الطول » كذلك ، ملائكة الإنسانية ، أو الروح القدس وهو جبريل أو العقل الفعال عند الفلاسفة.

ومن جهة ثانية فالآباء المدرّكة السلبية ( كالافتقار ، والاشتراك السلبي ، والشوق *Amour* الذي هو أيضاً افتقار ) كلها تؤلف « كرة الثوابت » التي تشارك فيما بينها جميعاً ، والتي تؤلف بمجموعتها الكواكبية التي لا تختص ( كما يكون من أمر كل ذلك من أفلام الترسيمة السينوية بالنسبة للعقل الذي ينبثق عنه ) عدد من الفيوضات تجسّم قسم الالاوجود الذي يحتويه كائنه النبثق عن نور الأنوار – إذا ما عainاه منفصلاً صورياً عن مبدئه الأول – نقول إن هذه الفيوضات تجسّمه في مادة سماوية لطيفة .

وأخيراً يفيض عن سلك كبار الملائكة هذا سلك جديد من الأنوار يسيطر فيه الملائكة الكبار المثاليون على الأنواع ويسيرون أمورها ، على الأقل فيما يتعلق بالأنواع العليا . هؤلاء الملائكة الكبار يقابلون في علم الملائكة السينوي ما يدعوه ابن سينا بالملائكة – الانفس والأنفس الفلكية والأنفس البشرية . ولكن السهروري يشير إليها باسم مقتبس عن الفروسية الإيرانية القديمة وهو أنوار « اسپهید<sup>(١)</sup> » ( أي قائد الجيوش ) وان تسميتها هذه ووظيفتها لما يذكر بالـ *Hegemonikon* عند الرواقين .

٢ – بالرغم من أننا لم نرسم هنا إلا الخطوط العريضة لعلم الملائكة عند السهروري ، فإنه يتبيّن لنا انه انقلاب عميق لترسيمة العالم ( الطبيعي ، والفلكي والماورائي ) المتوارث منذ الفارابي وابن سينا . فليس ذلك القمر هو

(١) او « الأنوار الاسميدية » وذلك في ص ٢٠٨ و ٢٢٣ و ٢٤٤ و ٢٣٦ من كتاب « حكمة الاشراق » .

الذي يشكل الحد بين العالم السماوي والعالم المادي المتداول ، كما هي الحال في المشائة . بل هي « كرية الشوابت » التي ترمز الى الحد بين الملائكة ، عالم النور والفكر ( روح آباد ) وبين العالم المادي المظلم ، عالم البرازخ <sup>(١)</sup> . هذه الكلمة النسوجية « برازخ » تبني في علم المعاد الأمر المتوسط بين أمرين ، وفي علم الكون العالم المعلق ( وهو عالم المثال ) . أما في فلسفة السهروري الاشراقية فهي تأخذ معنى أوسع وأشمل ، فتشير عامة الى كل ما هو جسم ، الى كل ما هو « حاجز » [ صياصي ] او « مسافة » ، والذي هو بمقدار ذاته ليل او ظلمات .

ان ما يشير اليه مفهوم « البرازخ » ، لأمر أساسي اذًا ، في بجمل طبيعتيات السهروري . فالبرازخ هو ظلمة محضة ، وهو يمكن ان يوجد على هذه الحال حق ولو كان النور قد انسحب منه . فهو ليس اذًا نور بالقوة ، او كان ان تقديرى مضمرا بالمعنى الأرسطي ؛ ولكنه ، في حيال النور ، سلبية محضة ( تلك السلبية الأهرامية كما يفهمها السهروري ) . واذًا ، يكون من الخطأ ان نشيد على هذه السلبية اى تقدير سببي لأى عمل ايجابي . كل نوع هو بثابة « ايقونة » ملائكة وهو ضرب من السحر يقوم به هذا الملائكة في « البرازخ » الذي هو في حد ذاته موت وليل مطلق . انه فعل نوراني يتدقن من نور الملائكة ؛ إلا ان هذا النور لا يدخل في تركيب هيوانى مع الظلمة . من هنا كل النقد الذي توسع به السهروري حيال المبادئ المشائة من الكائن بالقوة ،

(١) انظر في ذلك مقدمة المؤلف على « مجموعة في الرسائل الاليمية » من III تعلقه رقم ٨١ « عالم البرازخ » ، وهو ما يسميه الفلاسفة « عالم المثل المثلة » . ويقول الملا محسن فيض ( تلميذ الملا صدرا ) فيه في كتابه « الكلمات المكتنفة » من ط ١٢٩٦ - ٧٠ - ٧١ يوميابي : « رفيه مجسد الارواح وتروح الاجساد وتشخص الاخلاق والاعمال وظهور المعناني بالصور المناسبة لها ، بل ظهور الاشباح في المرايا وسائر اجهزه الصقيقة والماء الصافي ايضاً فانها كلها من هذا العالم » . كما يسمى بـ « عالم المثال المعلق » و « عالم الخيال » و « عالم الاشباح المجردة » ويسمى في لسان اهل الشرع بالبرازخ .

والمادة ، والصور الجوهرية ، الخ .. ان الطبيعتيات عنده ، مسيرة ذات شك ، بترسيمة علم الكون المزدكي الذي يقسم الكون الموجود الى مينوي [ وهو العالم النوراني ] ( سماوي ، لطيف ) وكيني ( ارضي ، كثيف <sup>(١)</sup> ) ولكن تقسيمه لهذه الامور يميل الى الاقتباس عن المألوفة . وهذه النظرة للعالم تتضمن من حيث بنيتها ، عند السهروردي ، علماً في ما بعد الطبيعة هو علم لماورائيات الماهية ؟ اما الوجود او الما هو موجود ، فما هو إلا وسيلة لاعتبار الماهية . ولكنه لا يضيف اليها شيئاً في الواقع الحسوس . ولقد أشرنا آنفأ الى ان صدرا الشيرازي سوف يضطلع بنقل « وجودي » لهذا الاشراق متوجهاً في ذلك الى علم في ما بعد الطبيعة يعطي الاولية والقيمة لما هو موجود لا لما هو هو .

### ٣ - وتنتظم ترسيمات العالم ، والحالة هذه ، وفقاً لتصميم رباعي <sup>(٢)</sup> :

(١) « .. كأآخر الحكم الفاضل والأمام ( والتي في بعض المخطوطات ) الكامل زرادشت الآذري يجالي عنها في كتاب الزند ( اي الزند أفتا ) حيث قال : العالم ينقسم الى قسمين : « مينوي » وهو العالم النوراني الروحاني ، و « كيني » وهو الظلماني الجساني ( يعني در زیارت بهلوی ودر اوستا ) ، لأن النور الفائق من العالم النوري الأعلى ... يستفيء الأنفس وبشرق أتم من اشراق الشمس يسمى بالفهولية « خرة » ) الخ ... تعليق على مامش ص ١٥٧ من كتاب « حكمة الاشراق » للشهرزوري وقطب الدين الشيرازي .

(٢) « ولِي في نفسي تجارب صحيحة تدل على ان العالم اربعة : انوار غامرة وأنوار مدبرة وبر ZXIAN ، وصور معلقة ظلمانية ومستبرة فيها العذاب للأثقياء ». المرجع السابق ص ٢٣٢ فقرة ٤٧ ثم يليها هذا المامش: انوار قاهرة : وهو عالم الانوار المجردة العقلية التي لا تتعلق لها بالاجسام وم عاشر الحضرة الالهية والملائكة المقربون وعباده المخلصون ، و نوار مدبرة : وهو الثاني وهو عالم الانوار المدبرة الاسفهانية الفلكلورية والانسانية ، وبر ZXIAN هو الثالث وهو عالم الحسن (...) والمعنى ان ثالث العالم، عالم الاجسام، فيها اي في الظلمانية ( التي هي العالم الرابع ) للأشقياء ، وفي المستبرة النعم للسعداء ... وهو رابع العالم وهو عالم المثال والخيال ... ويقول قطب الدين في شرحه ( ان افلاطون وسواء من الاقدمين يقولون ) : ان العالم عالمان: عالم المفنى المنقسم الى عالم الروبوية وعالم المقول ، وعالم الصور المنقسم الى الصور الجسمية وهي عالم الاذواق والعناصر ، والى الصور الشبحية وهي عالم المثال المطلق .

١) فهناك عالم العقول المحسنة (أي الأنوار الملائكية الكبرى للسلكين الأولين، والعقول الكروبيون ، و «الأمهات» ، والعقل المثالية ) وهذا هو عالم «الجبروت» . ٢) وهناك عالم الأنوار التي تدير أمر جسم من الأجسام (صيصية [١]) مفرد صياصي [١]) أي عالم الانفس السماوية والانفس البشرية ؟ وهذا هو عالم «الملائكة» . ٣) وهناك «البرزخ» المزدوج المتألف من الكواكب السماوية ومن عالم عناصر ما دون القمر ، وهذا هو عالم «الملك» . ٤) وهناك «عالم المثال» المتوسط بين العالم العقلي لكتائب الأنوار المحسنة وبين العالم المحسوس . والعضو الذي يدرك هذا العالم هو الخيلة النشطة ؟ وليس هذا العالم بعالم «المثل الأفلاطونية» ولكنها عالم الصور و «المثل المعلقة» ؟ وعبارة «المعلقة» هذه تعني أن هذه المثل ليست حالة في قوام مادي (كما يحل اللون الأحمر في جسم أحمر) بل إن لها مظاهر تتجلى بها كأنها تظهر الصورة في المرأة، إنه عالم نعثر فيه على كل ما في العالم المحسوس من غنى وتنوع ، ولكن بحالة لطيفة ؟ وهو عالم من الصور والظلال الدائمة ، المستقلة ، الذي يشكل عتبة لدخول عالم الملائكة . وهناك تقوم المدن الصوفية: «جابقا» و «جابرص» و «هورقلبا» [٢] .

(١) «الصياصي»، وهي الابدان لأنها بجمع صيصية وهي كل ما يحسن به. قطب الدين. شرح هامش ص ٢٠١ من «مجموعة دوم مصنفات» .

(٢) انظر تعليقنا ص ٣١٧ وكلام المؤلف نفسه . وهذه تتمة : «وفي عالم المثل المعلقة توجد المدن الصوفية جابقا وجابرصن ، انظر التلويحات فقرة ٥ والمطارحات فقرة ٢٠٨ . يقول السهروري في المطارحات : «ما جرى بيني وبين الحكيم (...) ادمسطاطاليس ( انظر فقرة ٥ من التلويحات ) في مقام جابرصن » حيث تكلم معي شبحه ». ويقول قطب الدين في شروحه على ص ٢٣ فقرة ٢٤٧ من «حكمة الاشراق» : « عالم الاشباح المبردة : وهو الذي أشار اليه الاقدمون ان في العالم وجوداً مقدارياً غير العالم الحسي لا تتناهى عجائبه ولا تحمنى مدنـه ، ومن جملة تلك المدن جابقا وجابرصن ، وما مدبتنان لكل منها ألف باب ولا يحمنى ما فيهـا من الخلائق لا يدرؤـن ان الله خلق آدم وذرته ». ويقول في شرحه بهامش ص ٢٤٢ : « وذكر في المطارحات ان جميع السلاك من الأمم المختلفة يثبتون هذه الاصوات لا في مقام

لقد كان السهروري ، على ما يبدو ، اول من قال كينونياً بعالم المثال هذا ولو سوف يأخذ الفنوسيون والصوفيون في الاسلام بهذه الفكرة فيتكلموه عنها ويتسعون بها . ان أهمية هذا العالم لكبيرة في الواقع . فهو يأتي على الصعيد الاول من الوجهة التي تفتح على مصير الكائن الانساني . اما وظيفته فمن نواح ثلاثة . اذ به تم القيامة ، ذلك انه محل « للأجسام الطيبة » ؛ وبه تتحقق صحة الرموز التي أشار اليها الأنبياء كما تتحقق صحة جميع التعبير الناجة عن الرؤى ؛ وبالتالي فيه يتم « التأويل » ، ذلك التفسير الذي يعود بمعطيات الوحي القرآني الى حقيقتها الروحية الحرفية . بدون هذا العالم لا يمكننا القيام إلا بتشبثيات ومجازات . كما انه بعالم المثال هذا تحل الأزمة القائمة بين الفلسفة واللاهوت ، بين المعرفة والایمان ، بين الرمز والحكاية . ولم يعد ثمة ضرورة للاختيار بين افضلية التأمل الفلسفية وبين افضلية اللاهوت ، ذلك ان طريقاً آخر يأخذ مجراه وهو بالتحديد طريق الحكمة المشرقة .

ان صدرا الشيرازي يدخل عالم الوجود المتخيل هذا في عداد عالم الملوك ؟ لذا تنتظم العوالم عنده بمقتضى تصميم ثلاثي . ولكننا بتنا غيّرنا منذ الآن ما قد يعنيه فقدان « عالم المثال » هذا ؛ وهو فقدان قد يحييه نتيجة الفلسفة الرشدية ( انظر الفصل الثامن ، ٦ ) ؟ من هنا يوسعنا ان نغيّر فيه ، الخط الفاصل بين المشرق ، حيث تسيطر تأثيرات السهروري وابن عربي ، وبين المغارب حيث تتتطور « المشائية العربية » الى « رشدية سياسية ». وبينما اعتاد المؤرخون ان يروا في « الرشدية » « العروبة » ، والكلمة الأخيرة في الفلسفة العربية ، تقدم لنا « الفلسفة الاسلامية » عوضاً عن ذلك معيناً لا ينتهي من الناهمل والثروات الفكرية .

= جابقا وجابرا ص اي الذين هم من مدن عالم عناصر المثال، بل في مقام هورقلبا وهو الثالث الكثير العجائب الذي هو عالم افلاك المثال يظهر لواصل اليه روحانيات الافلاك وما فيها من الصور المليحة والاصوات الطيبة » .

#### ٤ - الفربة الفربية

١ - يجب ان نضع معنى ووظيفة قصص السهر وردي الرمزية ذات التعلم الروحي ، حول فكرة العالم المعلق ؛ اذ تم « دراميتها » في عالم المثال . ففي عالم المثال هذا يعاود الصوفي ادراك مأساة تاريخه الشخصي في خطبطة عالم غبي هو عالم أحداث الروح . فعندما يعطي المؤلف رموزه هيئات ما ، يكشف في نفس الوقت معنى رموز الاتجاهات الالهية . فالامر هنا ليس متعلقاً بجموعة من المجازات وإنما بالتاريخ القدساني السري الذي يتم في الملوكوت فلا تراه الحواس الخارجية ، وإنما تتناهى معه الحوادث الخارجية العابرة .

وأكثر القصص التي توضح هذه الاشارة الأساسية هي « قصة الفربة الفربية ». فالحكمة اللدنية « المشرقة » يجب ان تقود العرفاني الى ان يعي « غربته الفربية » أي ان يعي حقيقة عالم البرزخ بصفته « غرباً » متقابلاً مع « مشرق الانوار ». وإذا فان هذه القصة تمثل تعليماً يقود الصوفي الى أصله أي الى مشرقه . والحال هو ان الحديث الحقيقي الذي يتم بواسطه هذا التعليم ، يفترض وجود عالم المثال *Mundis imaginalis* وجوداً مستقلاً ، كما يفترض ان للتخييلة قيمة معرفية تامة . وهنا بالذات يجب ان نعرف كيف ولماذا ينحط المستحيل *Romans Imaginaire* الى وهي *Recits Imaginatif* والقصص الى روايات *Imaginatif* اذا استغنينا عن هذه التخييلة .

٢ - والقضية الكبرى التي تشغل العرفاني « المشرقي » هي ان يعرف كيف يمكن للغريب ان يعود الى حماه . فالحكم الالهي الاشراقي لا يفصل ولا يعزل البحث الفلسفى عن التحقيق الروحي . فمللا صدراء ، في صفحة مركزية جداً من شرحه الواسع على كتاب الكليني ( الكافي ) ، وهو واحد من الكتب الرئيسية عند الشيعة ، أعلاه الفصل الثاني ، ملاحظات أولية ) يصف روحانية [ منهج ] الحكماء الاشراقيين كبرزخ جامع ( يعني كبين - بين ) بين طريق

الصوفين ، الذي ينزع أساساً إلى التطهير الداخلي وبين طريق الفلسفه الذي ينزع إلى المعرفة الحالصة<sup>(١)</sup> . أما السهروردي فيرى أن التجربة الصوفية تظل تحت خطر التاهة الشديد إذا لم تقترن بالتكوين الفلسفى المسبق ، أما الفلسفة التي لا تنزع ولا تهدف إلى تحقيق روحاني شخصي فليس لها ادعاء خالص . وهذا فان كتاب حكمة الاشراق الذي يمثل *Vada - mecum* عند الفلسفة الاشراقين، يبتدئ بصلاح المنطق ليخلص إلى ضرب من الـ *Memento* الذهولي . وعلى هذا المعنى ينحو الكثير من الكتب الأخرى المشابهة<sup>(٢)</sup> .

فمنذ مطلع الكتاب ، في المقدمة ، يصنف المؤلف الحكيماء . فهم محصلون للعلم التأملي [ البحث ] والتجربة الروحية ، او يتأزرون [ يوغلون ] في الواحدة ويضعون في الأخرى . والحكيم الاهي هو الذي يتغول في هذه وتلك انه الحكيم التائه ( باليونانية *Theosis* <sup>(٣)</sup> ) . وهذا فان مفكرينا

(١) الصفحة المقصودة هي الصفحة ٤٦ من شرح الملا صدرا على اصول الكافي او بالتحديد الصفحة الثانية من شرمه على الحديث الاول من الباب الثاني ( باب طبقات الأنبياء والرسل ) يقول الملا صدرا : « والألين ان يزج السالك الى الله بين الطريقين ، فلم تكون تصفيته خالية عن التفكير ولا تفكره خاليأ عن التصفية ( الصفاء ) ، بل يكون طريقه برزخاً جامعاً بين الطريقين كما هو منهج الحكيماء الاشراقين اذ لا مناقاة بينها ». وانظر كذلك المقالة القيمة التي يعتقد بها المؤلف حول « مقام ملا صدرا في الفلسفة الایرانیة » في الصفحة ٥ من ترجمته المرتبة بمجلة الدراسات الادبية التابعة لكلية الادب بالجامعة اللبنانيّة ؛ ثم قارن ذلك مع تعليقنا بعد التالي .  
 (٢) « ومقصودنا في هذا الكتاب ينحصر في قسمين : في ضوابط الفكر وفيه ثلاث مقالات ، وفي الانوار الاهية ونور الانوار ومبادئه الوجود وترتيبها وفيه خمس مقالات » حكمة الاشراق من ١٣ .

(٣) المرجع المقصود هو الصفحة ١٢ من كتاب حكمة الاشراق ، او بحسب اشارة المؤلف نفسه في غير هذا الكتاب ( اي في المقال المذكور اعلاه في التعليق قبل السابق ) من من ١٠ الى ١٣ . يقول السهروردي ( اول فقرة ) : « والمزارات على طبقات كثيرة وهي هذه : حكيم إلهي متغول في التائه عدم البحث ؛ حكيم مجاهد عدم التائه ؛ حكيم إلهي متغول في البحث والتائه ؛ حكيم إلهي متغول في التائه متوسط في البحث او ضيقه ؛ طالب للتائه والبحث ، طالب للتائه فحسب ؛ طالب للبحث فحسب ». وبالنسبة للحكيم الاهي راجع تعليق المؤلف في مقدمته على « مجموعة في الحكمة الاهية » رقم ٣٥ من ٣٨ .

سيردون هذا القول - بأن الحكمة الالهية المشرقة قتل بالنسبة للفلسفه ما يمثله التصوف بالنسبة للكلام ( أي بالنسبة للجدلية المدرسية في الاسلام ) - وكأنه مثل سائر . والنسبة الروحانية التي يدعها السهوروبي هي ذات مفزي كبير . فتعجب من جهة ان « سبيل الله Levain éternel <sup>(١)</sup> » يبر بقدماء الحكماء الاغريق ، المتقدمين على سocrates ، الفيئاغوريين ، الأفلاطونيين وينتقل الى المتصوفة : ذو النون المصري وسمى التستري ؟ ومن جهة أخرى نجد ان سبيل حكمة الفرس القدماء ينتقل الى أبي يزيد البسطامي والخلج وأبو الحسن الخرقاني من المتصوفة . وقد يكون هذا تاريخيا بلا ريب ، اقامه الوجдан ولكن فعل الوجدان هذا يزيده بلاغة . فهو يؤكد لنا ( بعد المادتين السريتين مع ارسطو ) على انه لا يمكن بعد ان تفصل الفلسفه عن التصوف في روحانية الاسلام السامية ، الا اذا تبنيا او اتمينا الى « طريقة » ، أما السهوروبي فما انتهى الى طريقة ابداً .

٣ - ومن هنا يتبيّن لنا معنى الجهد الاصلاحي والخلقي الذي قام به السهوروبي في الاسلام . فاذا ما ادعينا قصر الاسلام على الدين الظاهري الشرعي السلفي ، لم يكن جهد السهوروبي الا عصياناً ، وهذه هي الناحية الوحيدة التي رأها بعض المؤرخين في قضية السهوروبي وكذلك في قضية الاسماعيليين وجميع العرفانيين الشيعة ، كما في حالة ابن عربي ومدرسته . وفي المقابل ، فاذا كان الاسلام كاماً ، هو الاسلام الروحاني ( الذي يضم الشرعية والطريقة والحقيقة ) عندها يحل جهد السهوروبي في قيمة هذه الروحانية ويتفنّد منها . وهذا هو المعنى الروحاني للوحي القرآني ، المعنى الذي يفسر

(١) « كل من سلك سبيل الله عز وجل وهو ذرق إمام الحكمة ورئيسها أفالاطون صاحب الأيد والتور ، وكذا من كان قبله من زمان والد الحكماء هرمس » ، حكمة الاشراق ص ١٠ « وأرسطو أخذ العلم عن افلاطون وهو عن سocrates وهو عن فيثاغورس وهو عن انباقلس ومكذا خلف عن سلف » . نفس المرجع ص ٣٠٤ .

ويبيّن الإيمانات النبوية والحكمة القدية كما يظهر معناها المستور . وال الحال هو ان التشيع لم يكن منذ أصوله (أعلاه الفصل الثاني) غير هذا الاسلام الروحاني الكامل . فثمة اذن اتفاق مسبق ، ان لم يكن أكثر من ذلك ، بين الحكمة الاهلية الاشراقية والحكمة الاهلية الشيعة . وهذا الاتفاق ملموس حق لدى مفكر اشرافي كان أبي جهور (الذي لا يزال يحتفظ بتأثيره على المدرسة الشيعية حق أيامنا هذه ) بمعنى أنا نجده قبل مدرسة اصفهان والمير داماد والملا صدرا الشيرازي . فثمة جهد يتوجه من هنا ومن هناك صوب الباطن ، صوب المعنى الداخلي الروحاني . ومن هنا كان السر في التفور من مناقشات المتكلمين المبردة العقيمة . فجهد السهروري يصل الفلسفة بالتصوف ، كما ان جهد حيدر آملي في القرن الثامن هـ / الرابع عشر مـ ( شأنه في ذلك شأن اسماعيلية ما بعد الموت ) يجعل الشيعة يلحقون بالتصوفيين الذين نسيتهم دعوتهم ومرابعهم . وهكذا فان الحكمة الاهلية والعرفان الشيعي يتم واحدهما الآخر.

والسهروري يضع في قمة ترتيبه للحكمة الحكم الذي يتوج في الفلسفة وفي التجربة الروحانية [ الثالث ] . فهذا هو القطب الذي لا يستطيع العالم ان يستمر بدونه حتى ولو كان خفياً مجهولاً من الناس « كلية »<sup>(١)</sup> . وتلك مسألة من المسائل الشيعية الكبرى ( أعلاه حديث الامام الاول الى تلميذه كُميل بن زياد ) . فـ « قطب الاقطاب » بمعنى الشيعي هو الامام ، ووجوده المُقْرَب يفترض فكرة الفيبة الشيعية ( غيبة الامام ) ، ويفترض معها فكرة دور الولاية الذي يلي دور النبوة ، بعد خاتم النبيين . هذه الولاية ليست ( أعلاه الفصل الثاني ، أ ) سوى اسم « النبوة الباطنية الباقة » في الاسلام .

(١) فلن اتفق في الوقت متوج في التأله والبحث ، قوله الرئاسة وهو خليفة الله (... ) فان المتوج في التأله لا يخدر العالم عنه وهو أحق من الباحث فحسب ، اذا لا بد للخلافة من التلقى . ولست أعني بهذه الرئاسة التقلب ، بل قد يكون الامام المتأله مستولياً ظاهراً مكتشواً ، وقد يكون خفياً وهو الذي سماه الكافة القطب » . المرجع السابق ص ١٢ .

ووقفاء حلب لم يخطئوا ذلك ابداً ، فقد كان موضوع الدعوى التجريبية في محاكمة السهوروبي ، الموضوع الذي انتهى به الى الاعدام ، هو انه كان ينادي بـأنَّ الله يستطيع ان يخلق نبياً ، في الحال لو أراد ، او في أي وقت يشاء . ولكن المقصود هنا ليس النبي المشرع وانما النبوة الباطنية ؛ وهذا القول يتم عن فحوى شيعية . وهكذا فان السهوروبي قد عاش مأساة «الغرابة الغريبة » حتى غايتها سواء في حياته او في موته مستشهدأ من اجل الفلسفة النبوية .

## ٥ - الاشراقيون

١ - الاشراقيون هم الخلف الروحي للسهوروبي ؟ ويستر هذا الخلف ، في ايران على الاقل ، حتى أيامنا هذه . اول هؤلاء الاشراقيين ، من حيث التاريخ ، هو « شمس الدين الشهريزوري » الذي يتصنف باخلاصه لشخص « شيخ الاشراق » . وتشاء التناقضات ان تكون سيرة حياة هذا الفيلسوف بجهولة تماماً ، وهو الذي وضع كتاباً لـ « تاريخ الفلاسفة » . نعلم ان السهوروبي عندما سجن في قلعة حلب ، كان يرافقه تلميذ شاب يدعى « شمس » . ولكن قد يكون من المستحيل ان نجزم بأنَّ هذا التلميذ الشاب هو « شمس الدين الشهريزوري » نفسه . لا سيما اذا ما أخذنا بعين الاعتبار ان الشهريزوري لم يتوفى ، على ما يبدو ، الا في حدود الثلث الاخير من القرن السابع للهجرة / الثالث عشر للميلاد . ومها ي يكن من امر فانتان ندين للشهريزوري بشرحين يكتسبان أهميتها من الاضافات الشخصية التي توسع صاحبنا بها : الاول شرح لكتاب « التلوينات » للسهوروبي ، والثاني شرح لكتاب « حكمة الاشراق » . وقد أفاد من الشهريزوري ، على ما يبدو ، اثنان من جاءوا في عقبه : هما « ابن كثونة » ( المتوفي عام ٦٨٣ / ١٢٨٤ م ) في شرح له لأول هذين المؤلفين ، و « قطب الدين الشيرازي » في شرح له لثانينهما ( وقد انتهى تأليفه

عام ٦٩٤ / ١٢٩٥ م ) .

واننا لندين للشهرزوري ايضاً بمؤلفات ثلاثة اخرى : ١) « تاريخ الفلسفة » وهو يشمل فلاسفة الاسلام وال فلاسفة الذين جاءوا قبل الاسلام . و سيرة السهروردي ، التي نجدها في هذا الكتاب ، من أكمل السير التي نعرفها عن الرجل . ٢) « كتاب الرموز » ، حيث يؤكد المؤلف على بعض البواعث الفيئاغورية - المحدثة . ٣) موسوعة فلسفية ولاهوتية ضخمة بعنوان « رسالة الشجرة الالهية والاسرار الربانية » وهي تتسع لكل ما جاء عند سابقه من تعاليم و مبادئ . ويكثر في هذه الموسوعة ذكر اخوان الصفا ، و ابن سينا ، والشهروردي . وقد أنهى وضعها عام ٦٨٠ هـ / ١٢٨١ م ( بعد موت الشهروردي ) ، اذن ، بما يناظر التسعين عاماً . لدينا من هذه الموسوعة ست مخطوطات او سبع ، تشمل على اكثر من ألف صفحة من القطع الكبير ) .

٢ - لقد كان الشهروردي بعيد النظر . فهو قد تثل في ذهنه نوعاً من « سلك الاشراقيين » المؤلفين حول كتابه الأساسي « حكمة الاشراق » . . وإذا يستعمل التعبير القرآني « اهل الكتاب » ( وهم الذين لديهم كتاب منزل من السماء ) فهو يشير الى « سلك الاشراقيين » على انهم « اهل هذا الكتاب » اي الجماعة المؤلفة حول كتابه الراهن ، كتاب الحكمة المشرقة ) . وعنة ميزة اخرى ذات مغزى أبعد مدى . فعلى رأس هذه الجماعة سوف يكون هناك « قيم بالكتاب » يستحسن الرجوع اليه لكشف المعنى المستور في الصفحات المستعصية . ( وجد الشهرزوري من حقه ان ينسب هذه الصفة لنفسه ) . لكن هذه العبارة ، « قيم الكتاب » ، تستعمل في التشيع للدلالة على الامام ووظيفته الاساسية ( انظر الفصل الثاني ، ٤ ، ٤ ) . ولا شك في انه ليس من قبيل الصدف ان يلتجأ الشهروردي الى عبارة شيعية خاصة ، بعد ان وأشار في مقدمة كتابه الكبير الى دور « القطب » . فقد « وجد داماً ، بالفعل ، اشراقيون في ايران ؟ ولم ينتقص من وجودهم حق في أيامنا هذه » ، بالرغم من ان جماعتهم ليس لديها اي تنظيم خارجي ولا يعرف لها « قيم بالكتاب » .

٣ - لقد وجد فعلاً ، على مرّ العصور ، من أثرت فيهم افكار شيخ الاشراق ، بقدار او باخر ، وأولئك الذين كانوا إشراقيين في الوقت الذي نادوا فيه بذهب المطبيات المستضافة المتالية . يبقى ان نبحث عن التأثير الذي كان لمبادىء الاشراق ، مثلاً ، على كلٍ من نصير الطومي ، وابن عري ، وعلى شرائح هذا الاخير من الایرانيين الشيعة ( انظر القسم الثاني<sup>(١)</sup> ) . ان التأليف بين الاشراقيين ، وابن عري ، والتشيع ، أمرٌ واقعٌ عند « محمد بن أبي جهور » . وفي حدود القرنين الخامس عشر والسادس عشر الميلاديين ، حدث انطلاق عجيب ؛ فقد شرحت اعمال السهروري بتوسيع كبير ؛ فقام « جلال الدواني » ( المتوفي عام ٩٠٧ هـ / ١٥٠١ م ) و « غيث الدين منصور الشيرازي » المتوفي عام ٩٤٩ هـ / ١٥٤٢ م ) بشرح كتاب « هيكل النور » ، وشرح « دودد التبريزي » كتاب « اللوائح المدعاة الى عماد الدين » ( عام ٩٣٠ هـ / ١٥٢٤ م ) . أما مقدمة كتاب « الحكمة المشرقة » ، والقسم الثاني منه ( وهو أهم قسم في الكتاب ) فقد نقلها الى الفارسية بتوسيع ، بالإضافة الى شرح « قطب الشيرازي » ، وقام بهذه النقل صوفي من الهند هو « محمد شريف ابن الهروي » ( ويعود تاريخ هذا العمل الى عام ١٠٠٨ هـ / ١٦٠٠ م ) . أما « مير داماد » ، وهو المعلم الاكبر في مدرسة اصفهان ، فقد اخذ من كلمة « إشراق » اسمًا يذيل به كتاباته؛ وأعطى تلميذه الملا صدرا الشيرازي ( المتوفي عام ١٠٥٠ هـ / ١٦٤٠ م ) دروساً ترتدي طابها شخصياً خاصاً عن كتاب « الحكمة المشرقة » ، يؤلف مجموعها مصنفاً قياماً بذاته .

في هذا الوقت نفسه كانت البداية الطيبة ، الصادرة عن فعل ایاعي ، التي قام بها الامبراطور المغولي « أكبر » ( المتوفي عام ١٦٠٥ م ) دافعاً لخلق تيار من المبادرات الروحية الفزيرة بين الهند وإيران ، رافقها غدوات ومجيئات عده

(١) لم يصدر بالفرنسية حتى الآن .

قام بها عدد من الفلاسفة والصوفيين . وقد كان أعنوان « أكبر » جائعاً من المتأثرين بذو اهاب الاشراق . في هذا المناخ بالذات ازدهرت الترجمات من السنسكريتية الى الفارسية ، كما ساهم كذلك بالمحاولة الكبيرة وبالحلم الديني الكبير الذي حلم به « أكبر » ، جماعة من زرادشتبي شيراز وجوارها ، هاجروا برفقة كبارهم « أزار كيوان » الى الهند في حدود القرنين السادس عشر والسابع عشر للميلاد ، يمتاز بين هؤلاء « فرزانه بهرام فارشاد » الذي نقل قسماً من مؤلفات السهروردي الى الفارسية بأمانة ودقة . وهكذا وجد الزرادشتيون ضمن هذا « المناخ » الذي خلقه « أكبر » ، ما يسترعى اهتمامهم في مؤلفات السهروردي ، باعت حكمة فارس القديمة .

هذه السطور القليلة كافية لتوحي اليها بالتأثير العجيب الذي كان لمؤلفات السهروردي على مرّ العصور . وان تأثيره اليوم في ايران لا ينفصل عن تأثير المفكرين الشيعة الذين تتلوا مقاصده ، لا سيما الملا صدرا ، والذين نهجوا نهجه ( حق عبدالله الترمذوي ) و ( هادي السبزواري ) دون ان يغرب عن الذهان الموقف الاساسي للمدرسة الشيعية ) . اما اليوم فنادرأ ما يكون الفيلسوف إشرافيأ دون ان يتعمق ، بقدر او باخر ، الى مدرسة الملا صدرا الشيرازي . من هنا ان « مستقبل » السهروردي في ايران يرتبط بتجديده للنظرية الميتافيزيقية التقليدية ، ذلك التجديد الذي ترسم معالله حول مؤلفات معلم شيراز .

## الفصل الثامن

### الفلسفة العربية في الاندلس

ينتهي بنا المطاف الآن الى منطقة من العالم الاسلامي مختلف عن تلك التي تحدثنا عنها هنا ، تلك هي المنطقة التي يبلغ فيها العالم الاسلامي أوج تدخله مع الغرب . ويتختلف « المناخ » الثقافي فيها عن ذاك الذي عرفناه في الشرق ، لا سيما في ايران . من هنا وجوب تصنيفه في بحث السياق التاريخي لتطور الاسلام وتبدلاته في شبه الجزيرة الايبيرية . لا يمكننا هنا ان نرسم الخطوط الرئيسية لهذا التاريخ ، بل علينا ان نتصرف الى الاشارة لبعض الاسماء وبعض المؤلفات ذات الأهمية القصوى . هذه النظرة الاجمالية البسيطة تساعدننا على ان نلاحظ كيف كانت الافكار والرجال تنتقل بسهولة من طرف الى طرف من « دار الاسلام » .

#### ١ - ابن مسرة ومدرسة « الميرية »

١ - تقوم أهمية هذه المدرسة على عاملين . احدهما انها تمثل في الطرف الغربي من العالم الاسلامي ، ذلك الاسلام الباطني الذي عهدناه في الشرق وكان له تأثير بين . نلاحظ من واقع هذه المدرسة أهمية الدور المعطى لتعليم « اميذقلس » المتحول الى داعية للحكمة اللدنية ، وذلك في الطرفين الشرقي

والغربي للباطنية في الاسلام . ويطيب من جهة اخرى لـ «اسينوس بالاسيوس» ان يرى في تلامذة ابن مسرة متمميين للفنوص الذي قال به «بريسيلين» *Priscillian* ( في القرن الرابع ) . فاذا ما أبقيينا من هذا الفنوص على الملامح الأساسية المهمة ( كفكرة المادة الشاملة التي ما زالت خالدة خلود الله ، والمصدر الاهلي للنفس ، وان التحادها بالجسد المادي جاء نتيجة لاثم ارتكبته في العالم الآخر ، ثم قضية خلاصها وعودتها الى مواطنها نتيجة للتطهير الذي يصبح ممكناً بفضل مواعظ الانبياء وارشادهم ، وتفسير المعنى الروحي للكتابات المقدسة ) فان هذه الملامح جميعاً نجدها في الواقع عند ابن مسرة ومدرسته .

ولد ابن مسرة ، حسب اقوال المؤرخين ، في عام ٢٦٩ / ٥ هـ ٨٨٣ م ولم يكن من أصل عربي . وهم يذكرون كذلك ان سباه والده عبد الله وبناته الجسدية كانت تسبغ عليه مظهر النورمانديين من سكان جزيرة صقلية بالرغم من أصله القرطي ، وانه زار المشرق العربي ( البصرة مثلاً ) . المهم في الأمر ان هذا الوالد بتعشه للنظر في امور اللاهوت ، ولا تصاله في الشرق بخلقات المعتزلة والباطنية ، حرص على ان ينقل الى ولده الملامح الروحية التي تميزت بها شخصيته الخاصة . توفي والد ابن مسرة وهو يؤدي فريضة الحج في مكة عام ٢٨٦ / ٥ هـ ٨٩٩ م ، وكان ابن مسرة يناهز السابعة عشرة من عمره ولكنه كان مع ذلك محاطاً بعدد من تلاميذه . اعتزل معهم الى صومعة له في جبال قرطبة ، وسرعان ما تضحمت شبهات العامة حوله . فان من يأخذ على عاتقه تدريس مذهب حكيم قديم كـ «أمبينقلس» عليه ان يتضرر حتماً اتهامه بالزنقة والإلحاد . أضف الى ذلك ان الحالة السياسية في امارة قرطبة كانت في تلك الآونة غاية في الحرج ، فأثر ابن مسرة ان ينفي نفسه برفقة اثنين من تلاميذه الفضلتين .

بلغ ابن مسرة في تجواله حق المدينة ومكة ، واحتلّ بالمدارس المشرقية ، ولم يعد الى موطنـه إلا في عهد عبد الرحمن الثالث الذي تميز عـهـدـهـ السـيـاسـيـ

شيء من الحرية المدنية والدينية ؟ ولكن ابن مسرا و قد أفاد من اتصاله بالحلقات الباطنية في المشرق القزم جانب الحبطة والخذر فعاود الاعتزال في صومعته في جبال قرطبة حيث لم يفصح عن رأي مذهبة الا لعدد ضئيل من تلاميذه وذلك على شكل اشارات ورموز . وما يدعو الى الأسف حقا انسنا لا نعلم حق العلم عدد مؤلفاته ولا اسماءها الحقيقة . الا انه يمكننا ان نذكر اسما اثنين من مؤلفاته على وجه التأكيد : «كتاب التبصرة» الذي يحتوي بدون شك على مفتاح مذهبة الباطني و «كتاب الحروف» وهو يبحث في ذلك الجبر الصوفي الذي أشرنا له هنا (الفصل الرابع ، ٢ و ٥) . انتقلت هذه الكتب من يد الى يد وأثارت حفيظة الفقهاء ، الا انها سلت من معارضتهم وتسرّبت الى المشرق حيث تصدّى اثنان من المتصوفين الحافظين لنقضها وتفسير ما جاء فيها ، ولكن يبدو ان القضية لم تصل الى دواوين القضاء ، ولم يصدر اي امر باحرق كتب ابن مسرا ، على الأقل أثداء حياته . وفي عام ٣١٩ هـ / ٩٣١ (في الشرين من آب ) توفي ابن مسرا ، في صومعته ، محاطا بتلاميذه بعد ان أنهكته اعباء المهمة التي ندب نفسه لها ، وكان له من العمر ما يقارب الخمسين عاما .

٢ - نخلص من ذلك ، الى ان الحجاب الذي كان ابن مسرا يخفي وراءه حقيقة مذهبة ، والعدد المحدود من تلاميذه ، واتهامه باطلاق بالهرطقة والاحاد ، ان هي إلا ظروف توضح لنا فقر الوسائل التي اتبعت في أيامنا ، في سبيل استنباء مذهبة الفلسفى . على ان هذا الاستنباء أدى الىنتائج حديدة بفضل الجهود التي بذلها المستشرق الاسپاني «ميخائيل اسينوس بالاسيوس» . كانت المهمة التي تصدّى لها «بالاسيوس» مزدوجة . فهو قد رأى ، من جهة اولى ، ان مذهب «امييدقلس» هو المhor الذي تدور حوله اصول مذهب ابن مسرا . كما انه رأى من جهة اخرى وجوب استنباء مذهبة الفلسفى على ضوء النصوص الطويلة التي وردت بشأن هذا المذهب عند ابن عربي خاصة .

لقد كانت المهمة الاولى سهلة نسبياً، بفضل المؤرخين (من أمثال الشهير ستيفانوس والشهرزوري وابن أبي اصيبيعة والقططي ) . ان الاسطورة التي أوردها مؤلفو التراجم هؤلاء تحتوي دون شك بعض الملامح عن السيرة الحقيقة للرجل ولكن على نحو موسّع ومحور . فاميدينقلس ، على حد قول هؤلاء المؤلفين ، هو أقدم الفلاسفة الخمسة الكبار في اليونان ( اميدينقلس ، فيثاغورس ، سقراط ، افلاطون وارسطو ) وهم يتكلمون عنه وكأنه جبر من الأخبار او نبي من الأنبياء نذر نفسه للتعلم والمراس الروحي . عاش منعزلاً عن العالم ، وسافر الى المشرق ، وأعرض عن الأمجاد والفاخر . وباختصار فاتنا بجد فيه واحداً من أولئك الأنبياء الذين سبقو الاسلام والذين يتسع لهم نطاق علم النبوة الاسلامية . اما صفاته الأخلاقية فهي صفات الصوفي المتعبد ، وقد ذكرت له بعض المؤلفات التي عرفت عنه .

٣ - اما المذاهب التي تنسب اليه فهي تعود عامة الى المبادئ التالية :  
أفضلية الفلسفة وعلم النفس وياطنيتها ؛ وصف الكائن الاول بالبساطة المطلقة ، وبأنه لا يحده وصف ، وأنه سكون في حركة ؛ نظرية الفيض ؛ مقولات النفس ؛ الانفس الفردية المنبثقة عن نفس العالم ؛ وجودها فيها قبل وخلاصها وتحررها فيما بعد . وبجمل هذه الفلسفة غني باللامح الفنوصية والأفلاطونية المحدثة .

اما النقطة التي يمكننا التشديد عليها فهي نظرية الفيض التراتي للجواهر الخمسة : العنصر الاولى او المادة الاولى ، وهي اولى الحقائق الذهنية ( وهي غير المادة الاولى المكونة لأجرام الكون ) ؛ العقل ، النفس ، الطبيعة ، والمادة الثانية . فاذا ما رجعنا الى التراتب الافلاطوني ( الواحد ، العقل ، النفس ، الطبيعة ، المادة ) للاحظنا على الفور الفرق بين افلاطون واميدينقلس المحدث كا عرف في الاسلام . فقد حذف اول الاقانيم الافلاطونية ، وهو الواحد ، واستبدل بالعنصر الاولى او المادة الاولى . لا شك بأن فكرة وجود المادة في

عالم المقولات واردة عند افلاطون (التساعات ٤، ٦) وهي مادة مغايرة لمادة عالمنا سابقة لها ، وهي بذلك موضوع ، ومصوّر تفترضه الصور الممكّنة الحدوث جيّعاً . بيد ان هناك فرقاً وهو ان اميذقلس - الحدث يضع هذه المادة المدركة على ان لها حقيقة واقعة ؛ وتجعل منها الفيض الاهلي الاول ( ويتبادر الى الذهن هنا كتاب « اسرار المصريين » حيث يشرح « فرفوريوس » الحصول السحرية للصور والهياكل ، لأنها مصنوعة من هذه المادة الخالصة الحالدة ) . بيد ان هذه المادة المدركة الشاملة بالذات هي الفرضية المميزة لذهب ابن مسراة ولسوف نقتصر على ذكر ملاحظات ثلاث في هذا الشأن :

أ - ان سمو الاقنوم الافلطياني الاول على ترسيم الجوامر الحسنة لما يتفق مع ما تتسادي به الاسماعيلية من وجوب سمو المبدع على الكائن والاكائين معـاً . وتجدر الاشارة الى هذه الناحية نظراً لما هي عليه مدرسة ابن مسراة ومذاهبه من تلاؤم مع المذاهب الباطنية التي عرفت من قبل في الاسلام لا سيما المذاهب الشيعية والاسماعيلية .

ب - يعود المبدأ « الاميذقلبي » عن الطاقتين الكونيتين المشار اليها بـ « الحبة » وـ « القهر » ، الى الظهور مع مذهب المادة المدركة . ان اول هذين اللفظين *Amour* يقابل في العربية لفظ « الحبة » ، ولكن اللفظ الذي أُعطي في العربية مقابل *Discorde* يحوّر مفاد هذا اللفظ جوهرياً . فالقهر والقلبة تقيدان فكرة السيطرة والنصر والهيمنة . القهر والقلبة عند السهروري بعدان من أبعاد عالم المقولات ( راجع الفصل السابع ، ٢ ) . القاهر صفة « الانوار القاهرة » ، الانوار الملائكية الحالدة . والقهر ، بعيداً عن ان يكون رسماً تسم به الكائنات المتأتية عن مادة جسدية ، فان السهروري يشتق صفة هذا اللفظ من « نور العزة » وهيمنة الانوار . في الاميذقلية الحديثة اذن

بيان كبير فيما يختص بشأن أميذقلس الكلاسيكي ، وهو أمر يدعوا إلى البحث والتنقيب .

ج - كان لذهب المادة الأولية المدركة تأثير بالغ . فلستا نجد لها عند الفيلسوف اليهودي سلوان بن غيروول ( المتوفى بين عامي ١٠٥٨ و ١٠٧٠ ) فحسب ، ولكننا نجد لها أيضاً في مؤلفات ابن عربي . وهذا ما ساعد « اسين بلاسيوس » على ان يعيد بناء مذهب ابن مسرة على نحو جزئي . ان الفرضية الميتافيزيقية القائلة بالجوهر الحسنة او مبادىء الكائن عند أميذقلس - المحدث الذي يتكلم عنه ابن مسرة ، ينبع عنها عند ابن عربي التراتب المابط للمعاني الحسنة التي يفسر بها كلمة « المادة » :

١) حقيقة الحقائق ، وهي مادة مشتركة بين الخلوق واللامخلوق . ٢) نفس الرحمن ، وهي مادة روحية تشارك فيها كل الكائنات الخلوقة ، روحية كانت أم جسدية . ٣) مادة تشارك بها الاجسام جميعاً ، تلك التي تقع في الأفلاك السماوية وفي ذلك ما دون القمر . ٤) مادة طبيعية (هي مادتنا نحن ) تشارك فيها الاجسام الواقعة في ذلك ما دون القمر . ٥) مادة اصطناعية تشارك فيها الصور العرضية جميعاً . وفي النهاية ان فكرة « المادة الروحية » سوف يكون لها أهمية بالغة في علم المعاد عند « الملا صدرا الشيرازي » ومدرسة اصفهان .

٦ - لا يمكننا تتبع المراحل التي مرت بها مدرسة ابن مسرة ، وهي التي كانت اول مجتمع صوفي قام في اسبانيا الاسلامية . وكان على هذه المدرسة ان تعيش في وسط يعوزه التسامح ويسوده الحذر والمناكفات والتهم الباطلة ؟ لذا اضطر أتباع ابن مسرة الى اتباع نظام باطيء مشدّد فألغوا تنظيمًا سريًا تراتبياً ، يقوم على رأسه « إمام » . أبرز من عرف من هؤلاء الأئمة في مطلع القرن الخامس الهجري ( الحادي عشر للميلاد ) اسماعيل بن عبد الله الرعيني ،

وقد عرفت ابنة اسماعيل هذا ، بين المستجبيان ، بفضلها العجيب من المعارف اللاهوتية . وما يدعو للأسف ان انشقاقاً حصل ، أثناء حياة اسماعيل ، 'فقد في أثره كل أثر للمدرسة كتنظم اجتماعي . ومهما يكن من أمر فإن الاتحاد الصوفي في افكار ابن مسرا ما كف عن تأثيره العميق .

ان الشهادة القاطعة على فعل الفكر الصوفي عند ابن مسرا في صلب الصوفية في اسبانيا ، تظهر في التأثير البين الذي قام به الوسط الباطني في مدرسة الميرية . بعد موت اسماعيل الرعيري في مطلع القرن السادس للهجرة ( الحادى عشر للميلاد ) وفي أوج سيطرة المرابطين ، غدت « الميرية » عاصمة الفكر الصوفي في اسبانيا . وقد سن ابو العباس ابن العارف طريقة جديدة للحياة الروحية تستند الى الحكمة الالهية عند ابن مسرا . وقام ثلاثة من تلاميذه بنشر هذه الطريقة هم : « ابو بكر الموركيبي » في غرناطة ، و « ابن برجان » ( الذي سوف يقترن اسمه باسم ابن عربي ) في اشبيلية ( ولكته 'نفي الى مراكش بصحبة ابن العارف ، وماذا كلامها في حدود العام ١١٤١ / ٥٣٦ ) و « ابن قصي » الذي نظم المستجبيين لمدرسة ابن مسرا في « الغارب » ( في جنوب البرتغال ) على شكل فرق [ ميليشيا ] دينية يدعى أعضاؤها ، على غرار المتصوفين ، بالمریدین . في مذهب الحكمة الالهية ، عند هؤلاء ، وفي تنظيمهم الاجتماعي ، ملامح مشتركة مع ملامح الفكر الاسماعيلي . ولقد ظلل « ابن قصي » ، اماماً حاكماً يتمتع بنفوذه طيلة عشر سنوات في منطقة « الغارب ». ثم توفي عام ١١٥١ / ٥٤٦ م وولد « ابن عربي » بعد موت « ابن قصي » بأربعة عشر عاماً ( سنة ١١٦٥ / ٥٥٠ م ) وألف كتاباً ضخماً شرح فيه المؤلف الوحيد الذي وصلنا عن ابن قصي ( وهو شرح حكبي - المهي صوفي للأمر الذي تلقاه امام الجب المشتعل : « اخلع نعليك انك في الوادي المقدس طوى » السورة ٢٠ آية ١٢ ) .

## ٢ - ابن حزم فيلسوف قرطبة

١ - نشأت في قرطبة ايضاً شخصية من ألمع الشخصيات الإسلامية في إسبانيا في القرنين العاشر والحادي عشر للميلاد ، وهي شخصية متشابكة النشاطات وتتجلى مظاهر هذا التشابك في آثارها . تلك هي شخصية ابن حزم . فهو تارة شاعر ، وطوراً مفكراً لاهوتياً ومؤرخاً ناقداً للمذاهب الدينية والمدارس الفلسفية واللاهوتية ؟ كما انه يبحث في الأخلاقيات وفي التشريع . أما ما يهمنا من نواحي تفكيره هنا فأمران : منحاه الإفلاطوني ، وتأريخه للديانات . ولد ابو محمد علي ابن حزم عام ٣٨٣ هـ / ٩٩٤ م من عائلة عريفة في مكانتها الاجتماعية ؛ ويطيب لابن حزم نفسه ان ينتسب الى يزيد ، وهو احد الرجالات الفرس الكبار . واذ كان والده وزيراً للخليفة المنصور ، فقد استطاع ابن حزم ، إبان شبابه ، ان يتلذذ على أشهر معلمي قرطبة في مختلف ميادين المعرفة : الحديث والتاريخ والفلسفة والحقوق والطب والأدب .

ومن المؤسف ان يحتاج البربر قرطبة عام ٤٠٣ هـ / ١٠١٣ م ، ففقد ابن حزم أباًه في حزيران من العام نفسه . ثم تأججت الثورة على حكم بني أمية فأخرج ابن حزم من قرطبة ، ومحاجزت أمواله . وهكذا نرى ابن حزم ، في عامه العشرين ، وقد انصرف بكليته الى معرك السيسية ، وكان من اخلاص انصار الدولة الاموية . ثم التجأ الى ألمرية وترأس الحركة التي ساعدت الامير عبد الرحمن الرابع ، وهو الطامع الشرعي للخلافة ، على خصمه ابن حمود . بيد ان جيش الامير انهزم في احدى المعارك فقتل الامير ووقع ابن حزم في الاسر ، ثم اطلق سراحه بعد ذلك .

لم تقتصر همة ابن حزم فالتجأ الى « شاطبة » . وهناك وجد من الامان والمهدوء ما أتاح له الانصراف الى تأليف كتابه الق testim في الحب ، كتاب « طوق اليامة » ، وهو في الوقت نفسه عبارة عن يوميات لخبرته في الحياة ،

حيث يفصح ابن حزم ، بين مواضع شق ، عن جرح دفين في نفسه ، لم يفصح عنه قبل ذلك ، وهو حبه لفتاة كان والده قد تبنتها . ثم انه ظل على ولائه لقضية اشرافبني أمية ، ودولتهم في عرقه هي الدولة الشرعية الوحيدة فكان من أصلب المساعدين للأمير عبد الرحمن الخامس ، الذي نجح في الاستيلاء على العرش ، وسمى نفسه المستظر ، عام ٤١٣ / ١٠٢٣ م ، وغدا ابن حزم وزيرا له . ولكن لم يطل به ذلك ، للأسف ، فقد قتل المستظر بعد شهرين من ارتقائه العرش ، في شهر شباط من السنة نفسها ، وأبعد ابن حزم عن قرطبة . عند ذلك فقد الأمل في كل محاولة لبعث الدولة الأموية . فأعرض عن السياسة وامورها نهائيا ، وانصرف بكليته الى العلم . وقد توفي ابن حزم عام ٤٥٤ / ١٠٦٣ م .

٢ - يُعد ابن حزم ، في كتابه « طوق اليامة » في عداد أتباع الإغلاطونية في الإسلام ؛ وقد اشتهر ، من سبقوه إلى ذلك ، محمد بن داود الأصفهاني ( المتوفي عام ٢٩٧ / ٩٠٩ م ) والذي أشرنا أعلاه ( الفصل السادس ، ٦ ) إلى مؤلفه القييم « كتاب الزهرة ». ولعل ابن حزم قد اطلع على نسخة من هذا الكتاب في مكتبة قصر « شاطبة » . وهو يستشهد بآحدى الفقرات التي يشير بها ابن داود إلى « المأدبة » ، احدى أساسيات الإغلاطون : « لقد اعتقد بعض أهل الفلسفة أن الله قد أعطى لكل من العقول التي خلقها شكلاً كروياً؛ ثم جعله قسمين ، ووضع كلا منها في جسد » وأما سر الحب فيقوم على التقاء هذين العضوين كما كانا في الأصل كلا واحداً . ومهمها يكن من أمر ، فهناك حديث نبوي يؤكد ، بشكل واضح ، أسبقيّة وجود النفس . ويستند ابن حزم إلى هذا الحديث ، ولكنه يفضل تأويلاً على نحو يتعلق بالاتحاد المنصر الأعلى من الانفس المنفصلة والجزء في هذا العالم . فالأمر عنده يتعلق بنوع من الإلفة القائمة بين الدوافع التي تحرّك هذه الانفس ، والتي تفتحت منذ كانت [ الانفس ] موجودة في العالم المعلوي . والحب هو التقارب الدائم للصورة

[ النهاية ] التي تكتمل فيها الأنفس . الشيء يسعى وراء شبيهه . والحب اتحاد روحي ، انه تذابح الأرواح .

ان التحليل الذي يعطيه ابن حزم ، بشأن السبب الذي، غالباً ما يعود اليه تفتح الحب ، يذكرنا ، بشكل واضح ، بمحاورة افلاطون « لو فيدر » *Le phèdre* ، هذا السبب هو « صورة » جميل « ظاهرها » ؛ وذلك ان النفس جميلة ، وتشتاق بشغف الى كل ما هو جميل ، وتميل نحو الأشكال الكاملة . فاذا ما رأت شكلاً من هذا النوع ، تعلقت به . وهي اذا ميّزت ، من ثم ، في هذا الشكل ، شيئاً من طبيعتها الخاصة ، أصابها من جراء ذلك تعلق به شديد ، فوقع الحب بمعناه الحقيقي . اما اذا لم تميّز ، في ما وراء هذا الشكل ، شيئاً من طبيعتها الخاصة ، فان عاطفتها لا تذهب الى ما وراء الصورة » . وانه لهم ان نبرز هذا التحليل عند ابن حزم ، وهو الا « الظاهري » ، النزعة [ في مذهبه ] ( اي انه يتمسك بحرافية النص الظاهر ) وذلك الى جانب تأملات اخرى لديه كمثل قوله « ايه الدر المكتنون » ، في صورة بشرية ، او « إنني ارى صورة بشرية » ، فاذا أعممت النظر ، ظهرت لي وكأنها جسم جاء من عالم الأخلاق السحاوي » . اتنا هنا حيال أفكار يمكن ان نعثر عليها عند بعض الباطنيين من امثال « روزبهان الشيرازي » و « ابن عربي » ، او لئك الذين يجهدون ان يروا كل ظاهر على انه صورة متجلية . ان الحد الفاصل بين كل من الباطنيين والظاهريين ، هو اذن حد على شيء من الإهام . وعند هؤلاء او لئك ينقلب الظاهر الى مظهر . وهذا لعمري أمر ينبغي ان لا يغرب عن البال ، عند بحثنا « للظاهرة » في إلهيات ابن حزم .

يعود الفضل للمستعرب « أ. ر. نيكل » في كونه اول من حقق ونشر النص العربي لكتاب ابن داود ، كما انه اول من ترجم كتاب ابن حزم الى لغة غربية ( الى الانجليزية ) . وثمة سؤال ذوفائدة شديدة طرحة « نيكل » يدور حول الشبه الوثيق بين نظرية الحب عند ابن حزم وبعض الأفكار التي

تظهر في كتاب « العلم المرح *La gaie science* » لغليمون التاسع الأكيتناني *Guillaume IX d'Aquitaine* الأساسية التي تظهر في حكايات الشعراء الفرنسيين المتجولين وأخبارهم ، حتى الملة الصليبية التي قامت لقتال الألبجوين *Les Albigeois* . ولا يسعنا الا ان نشير هنا الى هذه المشكلة ، فهي ذات مغزى بعيد المدى ( جفرنافيا ، وتيبولوجيا ، وروحيا ) ؛ اذ ان الامر لا يتعلق فقط بقضية شكلية او مباحثية بل يتعلق ايضاً بما هو مشترك بين « الذين تآلفوا على الحبة » ، وبين عقيدة الحب التي يبشر بها بعض الصوفيين . ولكن [ مع ذلك ] علينا ان نفرق بعناية بين هذين الموقفين ( انظر ما ورد في الفصل السادس ، ٦ ) . ان طريق الحب عند ابن داود ، وهو ذو النزعة الأفلاطونية ، وعند الجاحظ ، كما هي عند اللاهوتي الحنبلي – المحدث ابن القيم ، ليست ذات منفذ المي ، وهي لا تبرز ولا تُشرق ؟ في حين انها بالنسبة للأفلاطونية الصوفية ، وروزبهان الشيرازي وابن عربي ، هي هذا البروز وهذا الشروق نفسه . ثم ان روحانية الصوفيين الذين خلفوا هؤلاء ، تتخذ طابعاً مختلفاً عن سلفهم . فالحب المدرري ما هو انوذج يحاكي ، بكل بساطة ، حب الله . اذ لا مجال للانتقال مما هو انساني الى ما هو في جوهره المي . إنما استحالة تتولد في الحب الانساني نفسه ، اذ « هو الجسر الوحيد الذي يقطع تيار التوحيد » .

اما « كتاب الأخلاق والسير » لابن حزم ، وقد نقله « أسين بلاسيوس » الى الإسبانية فهو ذوفائدة « جلّى لقراءة الكتاب السابق ؛ اذ يحكم فيه المؤلف تعريف المصطلحات التقنية التي يستعملها في تحليله لمختلف اوجه الحب . ثم إن هذا الكتاب ، ينتهي هو الآخر ، من قريب او بعيد ، الى « المذكرات » الشخصية ، فيذكر المؤلف فيه ملاحظاته ، وتأملاته ، وآرائه في الناس والحياة دون ان يكون للكتاب منهج سابق او تصميم ، وهو كتاب ي Finch بشكل مفصل عن حياة الانسان والمجتمع الاندلسي في غضون القرن الخامس للهجرة ( الحادي عشر للميلاد ) .

٣ - يُعرف ابن حزم ، كفقيه إسلامي ، بكتاب له بعنوان « كتاب الإبطال » ( قام « غولدنزير » بنشر قسم منه ) حيث يبحث في المصادر الخمسة التي تقر بها المدارس المختلفة لإقامة فتوى شرعية ، وهي : القياس والرأي والاستحسان ، والتقليل والتعليل . ثم أنه في « كتاب المُحلّى » ينتقد مبادئ المدرسة الشافعية انتقاداً لا هوادة فيه . وعلى هذين الكتابين ، بالإضافة إلى مذهب الظاهري تقوم أسس الجادلة مع غيره من المؤلفين .

اما اهم ما عرف به اللاهوتي ابن حزم فهي رسالة له في الأديان والمدارس الفكرية ( « كتاب الفِصل والنِّيَحَل » طبعة القاهرة ، ١٩٢٣ م / ٥١٣٢١ ) . وقد نقله إلى الإسبانية أيضاً المستشرق « أسين بلاسيوس » . 'يعتبر هذا المؤلف الضخم ، بحق ، أول رسالة كتبت في التاريخ المقارن للديانات ، سواء في العربية أو غيرها من اللغات .. يوضح فيه معلم قرطبة ، عن كل أبعاد عبقريته ومعرفته الواسعة ؛ إذ يعرض فيه ، بالإضافة إلى مختلف الديانات ، مختلف مناحي الفكر الإنساني تجاه الحديث الديني ، سواء المنحى الشكـي منها ، ذلك الذي يضع القيم المقدسة جميعاً في معرض الشك ، أو منحى المؤمن الساذج من أفراد الطبقة الشعبية .

يقسم ابن حزم الكاثوليك والمذاهب ، وفقاً لمناجماها ، إلى اصناف عده . فهناك الملحدون ، ويشتملون على الشكاك والماديـن أيضاً ؛ وهناك المؤمنون ويـشـتمـلون ، على السواء أولئك الذين يؤمـنـون بالـوهـيـةـ شخصـيـةـ ، والـذـينـ يؤـمـنـونـ بالـوهـيـةـ لاـ شـخـصـ هـاـ ، بلـ هيـ مجرـدةـ ، لاـ عـلـاقـةـ لهاـ بالـإـنسـانـيةـ اـطـلاقـاـ . فالـفـرـيقـ الـأـوـلـ يـقـسـمـ إـلـىـ موـحـدـينـ وـمـشـركـينـ ؟ـ وـبـيـنـ الـموـحـدـينـ انـفـسـهـمـ يـنـبـغـيـ انـ نـمـيـزـ بـيـنـ أولـئـكـ الـذـينـ لـدـيـهـمـ كـتـابـ أـنـزلـ مـنـ السـمـاءـ عـلـىـ رـسـوـلـ ، وـأـوـلـئـكـ الـذـينـ لـاـ كـتـابـ لـدـيـهـمـ .ـ أـمـاـ اـهـلـ الـكـتـابـ ( رـاجـعـ الفـصـلـ الـأـوـلـ ، ١ )ـ فـهـمـ اـيـضاـ عـلـىـ نـوـعـيـنـ مـخـلـقـيـنـ :ـ فـهـنـاكـ الـذـينـ حـافـظـواـ بـأـمـانـةـ عـلـىـ النـصـ الـمـقـدـسـ ،ـ دـوـنـ أـيـ تـحـوـيـرـ اوـ تـبـدـيـلـ ،ـ عـلـىـ مـرـعـصـ الـعـصـورـ ؟ـ وـهـنـاكـ الـذـينـ بـدـلـواـ فـيـهـ وـحـوـرـواـ .

فصدقاق حقيقة الحدث الديني يقوم اذن ، في عرف ابن حزم ، على الإقرار بوحدانية الله (التوحيد) وعلى الاحتفاظ بالنص المنزل ، كلاً واحداً لا يتبدل على مرّ الأزمنة . وتقوم اسس الحدث الديني ، جوهرياً ، والحاله هذه ، على معنى « الاهلي » والمقدس ؟ كما تتعلق صحة هذا المعنى وشرعنته بإثبات الوحدة المجردة المتعالية ؛ وهذا الإثبات بدوره يضمنه الوحي الاهلي المنزل على الرسول . ومن المهم ، اذن ، لكي يحتفظ هذا الوحي بفعله المستمر ، ان يصان نصاً وحرفاً ، من عصر الى عصر ، ذلك ان هذا النص هو العتبة عينها التي يقترب بها المؤمن من السر الاهلي .

هذه هي الخطوط العريضة للعالم الديني كما يتدهنه ابن حزم ، ويشتد ، طبقاً لذلك ، بنيانه « الظاهري » على انه الطريقة الوحيدة للحقيقة الروحية، ولدعم ما كنا قد ألحنا عليه أعلاه بشأن هذه « الظاهرة » ، فاتنا ذكر ابن عربي ، وهو احد كبار الباطنيين في كل الأزمنة ، كان هو الآخر ، اندلسياً ، وظاهري التزعة فيما يختص بالشرع .

### ٣ - ابن باجة فيلسوف سرغسطة

١ - هو ابو بكر محمد بن يحيى المعروف بابن الصایغ وبابن باجة (أفامباس Avempace كا عرفه المدرسون اللاتين في القرون الوسطى ) . ننتقل منه ، ولو الى حين ، الى شمال شبه الجزيرة . يستوجب هذا الفيلسوف منا انتباهاً خاصاً لما كان له من عميق التفكير ، وبعيد التأثير على ابن رشد وعلى « أlier الأكبر » ، رغم الشدائـد التي اعترضت حياته القصيرة . ولد في سرغسطة في اواخر القرن الحادـي عشر للميلاد (الخامس للهجرة ) . ولكن « ألفونس » الاول الأرغونـي d'Aragon احتل سرغسطة عام ١١١٨ م / ٥١٢ هـ ، لذلك تمجد ابن باجة ، في السنة نفسها ، بـلتجـيء الى أشبيلـية ، حيث يتعاطـى الطب ،

ثم ينتقل الى غرناطة ؟ ثم انتقل بعد ذلك الى مراكش حيث كانت له حضرة في بلاط « فاس » حتى انه توصل الى منصب الوزير . ويقال انه في عام ١١٣٨ م / ٥٣٣ هـ ، قرر أطباء « فاس » ان يتخلصوا من منافسهم الشاب هذا ، بواسطة السم . وقد كتب احد تلامذة ابن باجة ، وهو ابو الحسين علي الفرناطي ، في مقدمة المصنف الذي جمع به رسائل معلمه ، ان هذا الاخير ، كان اول من جعل تعليم الفلسفه الشرقيين في الاسلام ، يُبَيِّنُ ويعطي ثماره الحقة في اسبانيا . ولتكنا ، اذا ما فكرنا بابن مسرة ، وبما كان من أمره في هذا المجال ، لوجدنا في هذا المديح بعض المغلاة . أضف الى ذلك ان الفيلسوف اليهودي « سامون بن غبيرون » ( افيسبرون ) قد سبقه الى ذلك ، ولكن كتاباته بقىت مجدهلة عند الفلاسفة المسلمين .

٢ - يذكر ان ابن باجه عدة شروحات مؤلفات ارسطو ( في الطبيعة ، وعلم الآثار العلوية ، وكتاب « التوالد » ، و تاريخ الحيوان ) . اما كتاباته الفلسفية المهمة فلم ينده تأليفها . ويشير ابن طفيل الى ذلك ( الفصل الخامس ، ٥ ) في معرض إشادته بعمق تفكير الرجل ، والتأسف على حظه العاثر . تتضمن كتاباته هذه ، رسائل مختلفة في المنطق ، رسالة في النفس ، ورسالة في اتصال عقل الانسان بالعقل الفعال ، وهي مسألة يعود اليها ابن باجه في « رسالة الوداع » ( التي خص بها احد الشباب من تلاميذه ، ليلة احدى اسفاره ) . وأخيراً هناك رسالة التي تعرى اليها شهرة ابن باجه وعنوانها : « تدبیر المتوحد » . كان ابن باجه ، على غرار الفارابي ، المشرقي المتأمل ، الحبيب للعزلة ، ميالاً الى تذوق الموسيقى ، وكان يجيد العزف على المزهرا . [ وعلى اي حال ] فقد كان لدى ابن باجه كامل الاستعداد للتأثير بالفارابي ، لما بينهما من تلاؤم .

ويشار كذلك الى معارفه الواسعة في الطب ، والرياضيات وعلم الفلك . وكان من امر ميله الى علم الفلك انه وجد نفسه على نزاع من نظريات « بطليموس »

وانتا لنذكر بنوع المسألة المطروحة التي ألمعنا بها أعلاه في معرض الكلام على ابن الهيثم ( انظر الفصل الرابع ، ٨ ) . فطالما انه ينظر الى الافلاك السماوية على أنها اعتبار رياضي تجربيدى *Fictions mathématiques* ، يستعملها الهندسيون لحساب حركات الكواكب ، فلا مجال لتدخل الفلسفة في الامر . أما في حال اعتبار هذه الافلاك اجساماً محسوسة ، صلبة او سائلة ، فان الفرضيات يجب ان تتفق وقوانين علم الطبيعة السماوي . ولكن الطبيعتين السماوية ، التي اتبعت عادة ، كانت طبيعتين ارسطو . وهي تقتضي القول بأفلاك متعاقفة ، موحدة المركز ، ويمثل مركز العالم مركزاً لحركتها الدائريّة ، وهذا ما يستبعد فكرة القول بالـ *Epicycle*<sup>(١)</sup> او بأفلاك مختلفة المركز *Excentrique* ؟ ولقد ساهم اكثر فلاسفة اسبانيا الاسلاميين شهرة ، نعني ابن باجه وابن طفيل وابن رشد ، طليلة القرن الثاني عشر ، في محاربة نظام « بطليموس » في الفلك ، حتى انتهى ذلك الى إقامة نظام « البطروجي » ( « البراجيوس » عند الالاتين ) . وكان لهذا النظام ، حتى القرن السادس عشر ، أتباع يدافعون عنه ، ويردون على نظام « بطليموس ». ويعود الفضل الى الفيلسوف اليهودي الكبير « موسى بن ميمون » ( المتوفى عام ١٢٠٤ م ) في التعرّف الى مضمون رسالة في علم الفلك من تأليف ابن باجه . واذا ما سلمنا بالأسباب السديدة ، طبعاً ، التي حدّدت من أجلها قوانين الحركة في الارسطاطالية ، فان ابن باجه يتخد من اجل هذه الأسباب إياها موقفاً معارضاً لنظرية الـ *Epicycle* فيعرض [ والحالة هذه ] فرضياته الخاصة . وكان لهذه الفرضيات تأثير على ابن طفيل ، بقدر ما اهتم هذا الاخير ، بشهادة ابن رشد ، والبطروجي نفسه ، بعلم الفلك .

في واقع الامر ، وقد أشرنا الى ذلك اعلاه ( الفصل الرابع ، ٨ ) ، ان

(١) يقصد بالـ *Epicycle* : الدائرة التي يقطعها في دورانه ، كوكب من الكواكب ، في الحين الذي يقطع فيه مركز هذه الدائرة ، بدوره ، دائرة اخرى ،

القضية تتعلق بـ « صورة للعالم *Imago Mundi* » ناجة عن تعقل قبليّ للكون أكثر مما هي ناجة عن مقتضيات تجريبية . كما ان هذا التعقل يؤلف كلاً واحداً مع بجمل تصورات الفيلسوف وإدراكاته العقلية ، ويساعد على تحديد مكانه ورتتبته في عداد فلسفة الإسلام . هذه المكانة يوضحها ابن باجة بنفسه عندما يعلن عن موقفه تجاه الغزالي ( انظر الفصل الخامس ، ٧ ) . ففي نظر ابن باجة ان أبا حامد قد بالغ في تبسيط المشكلة بإثباته ان التبصر في العالم الروحي ، ذلك التبصر الذي يهبه الاشراق الاهلي ، 'يُقيِّض له' ، في حالة الوحدة ، إلتداداً فاماً . ذلك ان تصوف الغزالي ، ذلك التصوف الديني الجوهر ، هو في الواقع ، غريب على ابن باجة . فتبصر فيلسوفنا يرمي الى أمر اكثراً مجرداً ، بل من الصواب ان نقول ان ابن باجة ، بتأثيره على ابن رشد ، قد وسم الفلسفة في اسبانيا بوسمٍ جعل التجاهمها يتعدّد كل البعد عن فكر الغزالي . ان جهد المعرفة التأملية هو وحده الجهد القادر على ان يقود الانسان الى معرفة نفسه ومعرفة العقل الفعال ؟ وان الالفاظ التي يفضل ابن باجة استعمالها ، من مثل لفظة « الموحد » و « الغريب » ما هي الا الكلمة ألموذجية للغنوص الصوفي في الاسلام . وهكذا يتمنى لنا ، من الأولى ، ان نقول ، انتا إزاء انفوج واحد من الرجال الروحيين ، قد تتحقق في فردين مختلف لديهما تعقل الفرض المشترك ، كما يختلف بالتالي اختيار الطرائق التي تؤدي الى هذا الفرض . كانت احدى هذه الطرائق ، في اسبانيا ، طريقة ابن مسرة ، وسوف يتبع ابن عربي نهجها ؛ وكانت الاخرى طريقة ابن باجة ، وسوف يقتفي ابن رشد اثرها .

٣ - كان المستشرق « س . مونك » فيما مضى ، دراسة وافية حول الكتاب الاكبر لابن باجة ، لكن النسخة الأصلية من هذه الدراسة بقيت ناقصة ، ولم يكتشفها ، حدثاً ، الا المستشرق « أسين بلاسيوس » . وكان الفيلسوف اليهودي « موسى التربوني » ( عاش في القرن الرابع عشر للميلاد ) قد قام بدراسة لها هو الآخر وأتى على ذكرها مراراً ، في شرح له ، بالعبرية ،

لرسالة حي بن يقطان لابن طفيل . ولا يمكننا ان نستخلص هنا ، من الفصول الستة عشرة الباقية من هذا المؤلف – وهي بالفعل ذات كثافة نادرة الوجود – الا بعض الموارض basic . اما الفكرة الرائدة لهذا المؤلف فيمكن وصفها بأنها دليل *Itinérarium* يقود الانسان – الفكر الى الالقاء مع العقل الفعال .

يفصح المؤلف في بادئ الامر عما يعنيه بالكلمتين اللتين يتالف منها عنوان الكتاب : « تدبير الموحد » ، فالكلام على التدبير يقصد منه عدة أعمال منسقة وفق تصميم معينه ، وتهدف نحو كمال منشود . اذ ان تدبير الاعمال ، الذي يقتضي التفكير والرواية ، لا يكون الا عند الانسان وحده . وعلى تدبير الموحد ان يكون صورة للتدبیر السياسي في الحكومة الكاملة او الحكومة الفاضلة . ويُستشف من هذا الكلام ، علاوة على تأثير الفارابي ، التوافق بين ابن باجة وأبي البركات البغدادي . وتجدر الاشارة الى ان هذه الحكومة الفاضلة ما كانت في ذهن الفيلسوف فكررة قبلية ، كما انها لم تكن نتيجة محاولة لقلب نظام الحكم . فهي لا يمكن ان تنتج الا عن إصلاح للأخلاق والسدادات قبل كل شيء ، وهذا الاصلاح يتتجاوز ، بالشيء الكثير ، نطاق المجتمع ؛ انه يتتدى ، حقاً ، منذ البداية ويسعى ، قبل اي شيء ، ان يحقق الوجود الانساني على أتمه في كل فرد من الأفراد ، ان يحقق وجود الموحد ، ذلك ان الموحدين ، بالمعنى الذي يقصده ابن باجة ، هم وحدهم التكافلون المتضامنون .

هؤلاء الموحدون هم رجال توصلوا الى الاتصال بالعقل الفعال ، وبذلك يكن لهم ان يؤلفوا مجتمعاً فاضلاً حيث لا يحتاجون الى أطباء لأنهم لا يفتدون الا بقدر ؛ ولا لقضاء ، لأنهم بلغوا أعلى درجات الكمال التي يمكن لانسان ان يصلحها . اما في الوقت الراهن ، فعلى الموحدين ، في كل الحكومات غير الكاملة ، التي يعيشون فيها ، ان يكونوا نواة للدینة الفاضلة ، وليس لهم من

طبيب سوى الله ، ان يكونوا تلك « النباتات » التي عليها ان تغذّي وتنمي « التدبير » الذي يبشر به الفيلسوف ابن باجة ، على انه الرائد الى غبطة المتوحد . هذه الكلمة اذن [ المتوحد ] تطلق على الفرد المنعزل ، كما تطلق على مجموعة افراد دفعة واحدة . اذ ، طالما ان الجماعة لم تأخذ بعادات هؤلاء المتوحدين ولم تتبع تقاليدهم ، فان هؤلاء ، كما يسميهم ابن باجة نقلا عن الفارابي والتصوفين ، يظلون رجالاً « غرباء » في عائلاتهم ومجتمعهم ، وذلك لأنهم مواطنو الحكومة الكاملة ، الذين تدفعهم جرأتهم الروحية الى استباق حدوثها . اما كلمة « الغريب » فهي من أصل غنوسي قديم ، اجتازت أحاديث الأئمة عند الشيعة ، وكثير ورودها في كتاب السهروري « رسالة الغربية المشرقة » ، ثم ما هي ، تفضي لنا ، مع ابن باجة ، ان الفلسفة في الاسلام لا تفصل عن الغنوسيه الا بصعوبة .

٤ - لإيضاح ما يرتكز اليه تدبير المتوحدين هؤلاء ، يجب أولاً تصنيف الاعمال الإنسانية بالنسبة « للصور الروحانية » التي ترمي اليها ، ومن ثم تعين « الفياسيات القصوى » ، لهذه الاعمال ، كل بفردها ، بالنسبة للصور الروحانية التي ترمي اليها . من هنا ان ابن باجه يتسع في شرح نظرية له عن « الصور الروحانية » وهي نظرية من الدقة التأملية بمكان ، لا يمكننا الاشارة لها هنا الا عرضاً . فهي ، اذا ما تخينا لمحاز القول ، تتميز بين « الصور المعقولة » التي عليها ان تجرّد من المادة ، وبين « الصورة المعقولة » المفارقة ، في جوهرها ، للمادة ، والتي تدرك دون ان يوجب إدراكتها تجريداً من مادة . وان تدبير المتوحد ، ليقوده الى إدراك النوع الاول من هذه الصور ، في حالة وفي ظروف ، تعود في نهاية أمرها ، الى استنشاء حالة النوع الثاني وظروفه .

اما الصور التي عليها ان تجرّد من المادة [لتصبح مدرّكة] فهي ما يدعى بالمعقولات الهيولانية . فهي ليست في عقل الانسان الهيولي الا بالقوة .

والعقل الفعال هو الذي ينقلها الى الفعل . فإذا ما غدت بالفعل ، أدركـتـ على تمامـ شـوـهـاـ ايـ عـلـىـ نحوـ العـلـاقـةـ الشـامـلـةـ التيـ يـقـيمـهاـ الجوـهـرـ [ـالـواـحـدـ]ـ معـ الـافـرـادـ المـادـيـةـ [ـالـمـتـعـدـدـ]ـ التـيـ تـشـهـدـ .ـ وـلـكـنـ الـهـدـفـ النـهـائـيـ لـلـمـوـحـدـ لاـ يـسـتـنـدـ إـلـىـ الـهـيـوـيـ وـلـاـ يـتـعـلـقـ بـهـاـ .ـ وـلـذـكـ وـجـبـ انـ تـضـمـحـلـ هـذـهـ الـعـلـاقـةـ الشـامـلـةـ نـفـسـهـ ،ـ فـيـ نـهـائـةـ الـأـمـرـ ،ـ وـانـ يـدـرـكـ الـمـوـحـدـ الصـورـ فيـ ذـاـهـاـ دـوـنـ الـحـاجـةـ إـلـىـ حـلـوـهـاـ فـيـ مـادـةـ ،ـ اوـ تـجـرـيـدـهـاـ مـنـهـاـ .ـ فـعـلـهـ يـدـرـكـ ،ـ عـلـىـ نـحـوـ مـاـ ،ـ مـثـلـ الـمـشـلـ ،ـ وـجـواـهـرـ الـجـواـهـرـ ،ـ فـيـهـمـ فـيـهـاـ جـوـهـرـ الـإـنـسـانـ عـلـىـ حـقـيقـتـهـ ،ـ وـبـذـكـ يـتـوـصـلـ الـإـنـسـانـ إـلـىـ فـهـمـ كـهـ ذـاـهـ ،ـ بـأـنـهـ كـاـنـ -ـ عـقـلـ .ـ ذـلـكـ اـنـ الصـورـ وـقـدـ أـصـبـحـتـ مـعـقـولـاتـ بـالـفـعـلـ ،ـ تـقـدـوـ ،ـ اـذـنـ ،ـ هـيـ نـفـسـهـ عـقـلـاـ بـالـفـعـلـ وـهـذـاـ مـاـ يـعـنـيـهـ هـنـاـ لـفـظـ «ـ الـعـقـلـ الـمـسـتـفـادـ »ـ اوـ الـعـقـلـ الـمـبـتـقـ عنـ الـعـقـلـ الـفـعـلـ .ـ وـهـذـهـ الصـورـ كـتـلـكـ مـعـقـولـاتـ لـاـ عـلـاقـةـ لـهـ بـالـهـيـوـيـ اـذـ اـنـ الـمـقـلـ بـالـفـعـلـ ،ـ هـوـ نـفـسـهـ ،ـ قـوـامـ الـعـقـلـ الـمـسـتـفـادـ .ـ

وبـعـدـ اـرـاـةـ اـخـرـىـ ،ـ عـنـدـمـاـ تـجـرـدـ مـعـقـولـاتـ بـالـقـوـةـ مـنـ الـهـيـوـيـ ،ـ فـتـصـبـحـ ،ـ عـنـدـ ذـلـكـ ،ـ مـوـضـوعـاتـ الـتـفـكـيرـ ،ـ يـصـبـحـ وـجـودـهـاـ ،ـ فـيـ هـذـاـ الـآنـ بـالـذـاتـ ،ـ وـجـوـدـ صـورـ لمـ تـعـدـ مـطـلـقاـ فيـ مـادـةـ .ـ فـهـيـ عـقـلـ مـسـتـفـادـ ،ـ فـيـ حـالـ كـوـنـهـاـ مـعـقـولـاتـ بـالـفـعـلـ ،ـ وـهـذـاـ بـدـورـهـ صـورـةـ [ـ رـوـحـانـيـةـ ]ـ الـعـقـلـ بـالـفـعـلـ .ـ يـكـتـبـاـ الـآنـ اـنـ نـفـهـمـ ،ـ كـيـفـ اـنـ صـورـ الـكـائـنـاتـ ،ـ وـقـدـ غـدـتـ مـعـقـولـاتـ بـالـفـعـلـ ،ـ هـيـ الـحـدـ الـأـسـمـىـ لـتـلـكـ الـكـائـنـاتـ ،ـ وـهـذـاـ الـمـنـىـ ،ـ هـيـ نـفـسـهـ كـائـنـاتـ .ـ وـإـنـاـ نـسـلـمـ مـعـ الـفـارـابـيـ ؟ـ اـنـ الـأـشـيـاءـ الـمـدـرـكـةـ ،ـ فـيـ حـالـ كـوـنـهـاـ قـدـ أـصـبـحـتـ مـعـقـولـاتـ بـالـفـعـلـ ،ـ أـيـ عـقـلـ بـالـفـعـلـ ،ـ تـفـكـرـ بـدـورـهـاـ ،ـ هـيـ اـخـرـىـ ،ـ كـعـقـلـ بـالـفـعـلـ .ـ

إـنـ هـدـفـ الـمـوـحـدـ يـرـتـسـمـ بـوضـوحـ .ـ اـنـ التـوـصـلـ إـلـىـ تـولـيدـ هـذـهـ الـعـمـلـيـةـ التـيـ لـمـ تـعـدـ تـقـنـيـ تـجـرـيدـ الصـورـ مـنـ قـوـامـ بـعـينـهـ (ـ Substratـ )ـ أـيـ مـنـ الـهـيـوـيـ .ـ «ـ عـنـدـمـاـ يـكـونـ الـعـقـلـ عـقـلـاـ بـالـفـعـلـ ،ـ بـالـنـسـبـةـ لـكـافـةـ الـأـشـيـاءـ الـمـعـقـولـةـ بـالـفـعـلـ ،ـ فـهـوـ لـاـ يـعـقـلـ مـنـ الـمـوـجـودـاتـ إـلـاـ تـفـسـهـ وـلـكـنـهـ يـعـقـلـ نـفـسـهـ دـوـنـ الـلـجـوهـ إـلـىـ

التجريد ، (أي دون الحاجة إلى تجريد الصور من المادة . ويجعل مقابلة هذه النظرية بكمالها مع نظرية المعرفة الوجادية *Connaissance présente* عند الآشراقيين (انظر الفصل السابع) .

هـ - يبقى لنا كلمة أخيرة نقولها . « هناك كائنات هي صور محسنة بدون مادة ، صور ما كانت أبداً في مادة » من هنا ، ليس على هذه الكائنات ان تصير او تتبدل ، عندما نعقلها ، ولكنها تبقى ، كما كانت قبل ان يعقلها هذا العقل ، أشياء معقولة بحثة ، دون ان تجرّد من مادة . فالعقل ، في حال كونه عقلاً بالفعل ، يجد هذه الكائنات نفسها ، مفارقة لكل مادة موجودة بالفعل . فيعقلها كما توجد في ذاتها ، أي كأشياء فكرية ، لا مادية ؟ وجودها لا يطربا عليه أي تحول او تبدل . ووجب اذن ان نقول ما يلي : كما ان العقل المستفاد هو صورة للعقل بالفعل ، كذلك تصبح هذه الصور المعقولة صوراً للعقل المستفاد ، وهذا بنفسه ، هو ، بدوره ، قوام لهذه الصور كما انه ، ايضاً ، صورة للعقل بالفعل ، الذي هو قوام للعقل المستفاد .

والآن ، ان كلاً من الصور التي توجد ، اليوم ، حالة بشكل محسوس في مادتها ، توجد في العقل الفعال ، ومن اجل هذا العقل ، كصورة وحيدة مفارقة ، لا في مادة ، دون ان يتوجب ، بالطبع ، تجريدها بهذا العقل [الفعال] من مادتها ، كل بمفردها ؛ ولكن كما هي الحال عند العقل بالفعل . وهذا ما يفسر كون الانسان ، من حيث ما يكون جوهره كأنسان ، اقرب الكائنات الى العقل الفعال ؟ ذلك ان العقل المستفاد ، كما رأينا ، قادر ب مجرّده ، على حركة العقل بالفعل ، ايها ، لكي يتعقل ذاته ؟ واذن ، تفتح القوة المدركة الحقيقة ، أعني تعقل الكائن ، الذي هو في عين جوهره ، عقل بالفعل ، دون ان يكون هناك حاجة ، لا آننا ولا آننا ، الى شيء آخر يخرجه من حالة القوة [ الى حالة الفعل ] . ولنا في هذا القول نفسه ما يحدد

العقل الفعال المفارق كقوة فاعلة ، وأبدأ في تعلم دائم لنفسه وهذا هو حد الحركات جيماً .

ربما تكفي هذه الخلاصة الموجزة لاستكشاف مقاصد ابن باجة وعمق تفكيره . وإذا ما رجعنا إلى ما ذكر هنا حول العقل الفعال كروح قدس ، في معرض كلامنا على الفلسفة النبوية ، والسينوية والهروردي ، لأمكاننا القول أن ابن باجة يتميز بدقته الرائعة ، من بين كل الفلسفه الذين حاولوا مثله ، في في الإسلام ، أن يضعوا تخطيطاً لما يمكن تسميته بـ « ظاهراتي » الفكر Phénoménologie de l'esprit . إن مؤلف ابن باجة هذا ، لم يكتمل ، فهو يتوقف عند الفصل السادس عشر . ولم يكن من العبث ، أن يجد فيه ابن رشد بعض الفموض والإبهام ؛ وإنما لن ندرى أبداً ، كيف استنتج ابن باجة من هذا الفصل الراهن رسالته في « تدبیر التوحد » .

#### ٤ - « ابن السيد » فيلسوف « بطليوس »

١ - أعاد المستشرق « أسين بلاسيوس » ، اكتشاف هذا الفيلسوف المعاصر لابن باجه ، بعد أن ظل يعتبر في عداد النحاة واللغويين ، زمناً طويلاً، بسبب هفوة وقع بها مؤرخو السير . قضى حياته في تلك الفترة المحرجة الواقعه بين حم صفار الدوليات المحليه وغزو المرابطين . ولد في « بطليوس » عام ٥٤٤ / ١٠٥٢ م ( في إسترامادورا Estremadure ومنها لقبه البطليوسي أي من بطليوس ) . اضطر ابن السيد نظراً لذلك الأوضاع ان يلتتجه إلى فلنسيا ، ثم إلى « ألبرسينة » حيث قام بأعباء امانة السر في بلاط الأمير « عبد الملك ابن رزن » ( ١٠٨٥ - ١١٠٣ ) ثم انتقل إلى طليطلة حيث مكث عدة سنوات . وقد أقام ، كذلك ، زمناً في سرغسطه اذ كان له مع ابن باجه عدة مناقشات حول مواضيع نحوية جدلية جمعها وراجحها في كتاب له بعنوان

«كتاب المسائل» . ولكنـه فـرـ، كـاـبـنـ بـاجـهـ ، عامـ ١١١٨ـ عـنـدـمـاـ اـحـتـلـ المسيـحـيـوـنـ تـلـكـ المـدـيـنـةـ . تـوـفـيـ عـامـ ٥٢١ـ /ـ ١١٢٧ـ مـ بـعـدـ انـ كـرـسـ السـنـوـاتـ الـأـخـيـرـةـ مـنـ حـيـاتـهـ لـتأـلـيفـ كـتـبـهـ وـتـوجـيهـ تـلـمـيـذـهـ .

منـ بـيـنـ كـتـبـهـ الـأـحـدـ عـشـرـةـ الـيـقـىـ أـشـارـ يـهـاـ «ـأـسـينـ بـلاـسـيوـسـ»ـ ، لـنـ نـشـدـدـ الـكـلـامـ إـلـاـ عـلـىـ الـأـخـيـرـ مـنـهـ وـهـوـ «ـكـتـابـ الدـوـائـرـ»ـ ، الـذـيـ يـؤـهـلـ مـؤـلـفـهـ لـالـدـخـولـ فـيـ مـصـافـ الـفـلـاسـفـةـ . ظـلـ هـذـاـ الـكـتـابـ مـجـهـلـاـ مـدـةـ طـوـيـلـةـ ، إـلـاـ مـنـ بـعـضـ الـفـلـاسـفـةـ الـيـهـودـ . ذـلـكـ اـنـ الـفـلـاسـفـوـ الـيـهـودـيـ الشـهـيرـ «ـمـوسـىـ بـنـ تـيـبـونـ»ـ (ـ١٢٤٠ـ -ـ ١٢٨٣ـ)ـ كـانـ قـدـ نـقـلـهـ إـلـىـ الـعـبـرـيـةـ ، وـهـيـ بـادـرـةـ تـعـرـبـ عـنـ الـأـعـجـابـ الـذـيـ يـتـنـاـوـلـ بـهـ [ـالـفـلـاسـفـوـ الـيـهـودـيـ]ـ كـتـابـ اـبـنـ السـيـدـ . وـيـكـنـ القـوـلـ اـنـ هـذـاـ الـكـتـابـ يـعـكـسـ بـشـكـلـ مـدـهـشـ حـالـةـ الـمـعـارـفـ وـالـمـشاـكـلـ الـفـلـاسـفـيـةـ فـيـ اـسـپـانـيـاـ الـإـسـلـامـيـةـ ، فـيـ الـوقـتـ نـفـسـهـ الـذـيـ كـانـ اـبـنـ بـاجـهـ يـنـصـرـفـ ، فـيـ اـنـتـاهـ دـلـكـ ، إـلـىـ تـأـلـيفـ كـتـبـهـ ؛ وـقـبـلـ اـنـ يـشـرـعـ اـبـنـ طـفـيلـ وـابـنـ رـشـدـ بـتـأـلـيفـ كـتـبـهـاـ ، بـسـنـوـاتـ عـدـيـدةـ . [ـنـقـولـ]ـ قـبـلـ هـؤـلـاءـ ، كـانـ اـبـنـ السـيـدـ قـدـ تـوـصـلـ ، فـيـ «ـكـتـابـ المسـائـلـ»ـ إـلـىـ اـتـخـاذـ مـوـقـفـ خـاصـ مـنـ الـأـمـوـرـ الـيـقـىـ كـانـتـ تـحـدـثـ ، عـنـدـمـاـ كـانـ الدـيـنـ وـالـفـلـاسـفـةـ ، باـسـتـشـاءـ الـبـاطـنـيـةـ (ـكـبـاطـنـيـةـ «ـأـلـمـيـرـيـةـ»ـ ، مـثـلـاـ)ـ يـكـرـسـانـ وـقـوـقـهـاـ وـجـهـاـ لـوـجـهـ .

فالـدـيـنـ وـالـفـلـاسـفـةـ ، فـيـ رـأـيـ فـيـلـسـوفـنـاـ ، لـاـ يـخـتـلـفـانـ لـاـ مـنـ حـيـثـ الـمـوـضـوعـ وـلـاـ مـنـ حـيـثـ غـاـيـةـ الـمـذـهـبـ الـيـقـىـ يـخـتـصـ بـهـاـ كـلـ مـنـهـاـ . فـهـاـ يـبـحـثـانـ وـيـعـلـمـانـ حـقـيقـةـ وـاحـدـةـ بـطـرـقـ مـخـتـلـفـ ، وـيـخـاطـبـ كـلـ مـنـهـاـ مـلـكـاتـ مـخـتـلـفـةـ عـنـدـ الـأـنـسـانـ .

٢ـ - يـعـرـضـ اـبـنـ السـيـدـ لـهـذـهـ «ـفـلـاسـفـةـ»ـ فـيـ «ـكـتـابـ الدـوـائـرـ»ـ . وـلـاـ جـرـمـ فـانـهـ فـلـاسـفـةـ فـيـضـيـةـ ، وـلـكـنـهـاـ عـلـىـ خـلـافـ فـلـاسـفـةـ اـتـبـاعـ اـبـنـ سـيـنـاـ لـاـ تـكـتـفـيـ باـسـتـشـاءـ تـرـاتـبـ الـأـقـانـيمـ الـأـفـلـوـطـيـنـيـةـ كـمـبـادـيـهـ اـولـيـ ، بلـ اـنـ تـنـظـمـ هـذـاـ التـرـاتـبـ وـفقـاـ لـبـراـهـيـنـ رـيـاضـيـةـ ، وـهـذـاـ مـاـ يـعـطـيـ لـلـنـظـامـ بـرـمـتـهـ ، كـاـ ظـهـرـ ذـلـكـ «ـأـسـينـ»ـ سـمـةـ فـيـشـاغـورـيـةـ مـحـدـثـةـ . فـالـأـعـدـادـ رـمـوزـ الـكـوـنـ ، وـانـ نـسـقـ دـوـامـ الـأـشـيـاءـ يـجـدـ

إيضاً حه التكويبي في العدد العشري ، جوهر كل عدد . فالواحد يدخل في تركيب الكائنات اجمع ، وهو جوهرها الحقيقي وغايتها المنشودة . ان تأثير اخوان الصفا ، في هذا المجال ، لا شك فيه ، وقد انتشرت كتابات الأخوان في الاندلس منذ أكثر من قرن . هذا، ويدو ان ابن السيد يجاهر كالاسعاعية ، بميله نحو الرسوم البيانية ( *Les diagrammes* ) .

دوائر ثلاث ترمز الى حقب الفيض الثلاث :

١ - دائرة العقول العشر ، او الصور الحضة ، الحالية من المادة ، وعائشها العقل الفعال . ٢ - دائرة الانفس العشرة ، تسعه منها للأفلاك السماوية ، تتبعها النفس الكلية ، وهي فيض مباشر عن العقل الفعال . ٣ - دائرة الكائنات المادية العشرة ( الصورة ، المادة الجسدية ، المناصر الاربعة ، العالم الطبيعية الثلاثة ، الانسان ) ويحتل المرتبة العاشرة ، اذن ، في كل من هذه الدوائر ، على التوالي ، العقل الفعال ، والنفس الكلية ، والانسان . وعنوان الفصل الاول من هذا الكتاب هو: في تفسير مبدأ الفلسفة القائل ان الترتيب الذي تتبعه الكائنات ، بوجبه ، عن السبب الأول ، يشبه دائرة وهيئه تكون نقطة عودتها الى مبدئها على صورة الانسان .

## ٥ - ابن طفيل فيلسوف قادر

١ - لقد مر ذكر هذا الفيلسوف اعلاه ( الفصل الثامن ، ٣ ) في معرض الحديث عن موقف المشائين وحملتهم على علم بطليموس في الفلک . وقد اعترف ابن رشد والبطروجي بمحاربة ابن طفيل [ في هذا الموضوع ] . ولد ابو بكر محمد بن عبد الملك ابن طفيل في قادس ( وادي آش ) من اقليم غرناطة في أوائل القرن الثاني عشر للميلاد . كان كزملائه جميعا ، عالماً واسع الاطلاع ، طيبياً ورياضيًّا ومنجيناً وفيلسوفاً وشاعراً ، عمل كاتباً لحاكم غرناطة ثم انتقل

الى مراكش حيث كان صديقاً حسناً ثم وزيراً وطبيباً لأبي يعقوب يوسف ثانى الخلفاء الموحدين ( ١١٦٣ - ١١٨٤ ) ، ولا نعرف عنه من التفاصيل الاخرى الا الشيء القليل . الا أننا نعلم انه عهد الى صديقه ابن رشد ، بناءً على رغبة الخليفة ، بشرح كتب ارسطو ، وقد ترك ابن رشد رسالة يصف فيها مقابلته الاولى للخليفة . وقد توفي ابن طفيل في مراكش عام ٥٨٠ / ١١٨٥ م .

لم يتعرف المدرسيون اللاتين على ابن طفيل ، وقد عُرف عندم باسم *Abubacer* ( وهو تحريف لاسمه « ابو بكر » ) ، الا من خلال نقد ابن رشد له ( كتاب في النفس ، ٥ ) حيث يأخذ ابن رشد على ابن طفيل توحيده بين العقل الممكن عند الانسان والقوة الحية . فلقد نادى ابن طفيل ان القوة الحية بوعيها ، اذا ما تمرست بياحكام ، ان تتقبل المقولات ، دون ان يكون ثمة حاجة الى افتراض عقل آخر غيرها . ومن المؤسف ان يضيع هذا الكتاب ، وهو الذي كان يسعده ، لا ان يساعدنا فقط على فهم مقاصد « قصته الفلسفية » بل ان يهدي لنا المجال لانشاء بعض المقارنات المقيدة مع نظرية المخيّلة التي طالما توسع في شرحها المفكرون في المشرق الاسلامي .

٢ - ولكن الفضل في شهرة ابن طفيل يعود لتلك « القصة الفلسفية » وعنوانها « حي بن يقطان » التي بقىت مجھولة لدى المدرسيين اللاتين . ترجم هذا الكتاب الى لغات عديدة ( نقله « موسى النزيوني » الى العبرية ، او لا ، في القرن الرابع عشر ، كما نقله « أ . بو كوك » الى اللاتينية في القرن السابع عشر بعنوان *Philosophus autodidactus* ) . ان « الحياة التأملية » عند فلاسفتنا [ الاسپانيين ] جميعاً - كما استطعنا ان نلاحظ ذلك - تنظم كلها في عقد ذلك الكائن الروحي الذي هو العقل الفعال ، أي الملائكة العامل في التراتب الروحي الاول ، والروح القدس في الفلسفة النبوية . ولكتبه عاشوا نظرية العقل الفعال هذه بعمق يذهب الى حدود « السر » *Transconscience* عندما لا فقط الى حدود اللاوعي *Inconscience* ، مما جعل هذه النظرية تفتح لديهم

بشكل عمل مسرحي درامي Dramaturgie أشخاص رموز الفيلسوف عنها في مسيره على الطريق الذي يؤدي به الى هذا العقل الفعال . هكذا كان من أمر ابن سينا ( الفصل الخامس ، ٤ ) ، وهكذا كانت من أمر السهوروبي ( الفصل السابع ، ٤ ) . وكان ابن طفيل معاصرًا للسهوروبي ، وإن غرض كل منها يطابق الآخر مطابقة عجيبة . فالسهوروبي من جهة ، يستمد إلهام أقصاصيه الرمزية من تجربة تقوده الى تحقيق تلك « الفلسفة الشرقية » التي لم يتوصل ابن سينا ، في رأيه ، اليها . وابن طفيل ، من جهة أخرى ، يرجع ، في تمهيد لقصته الفلسفية ، الى الفلسفة الشرقية وإلى أقصاصين ابن سينا : ذلك انه يدرك أنّ البحث عن الاولى ، كا هي عليه في نصوص ابن سينا ، يجب ان يكون في مضمون هذه الأقصاص . هناك مبدأ يعبّر عنه مشترك بين هذين الفيلسوفين ولكن كلاً منها يعالج متبوعاً إلهام براعته الخاصة .

ان ما يدين به ابن طفيل لابن سينا ، هو في الأساس ، أسماء الأشخاص ، تعني أشخاص المسرحية ، فهناك قصة لابن سينا بعنوان حي بن يقطان وإننا لنشير هنا ، للتذكير فقط ، الى فرضية سرعان ما يَطْلُبُ الأخذُ بها ، وهي ان بعض البحاثة وقد ضللتهم هفوة وقع بها ابن خلدون ، قالوا بوجود قصة ثالثة تحمل العنوان نفسه ، الى جانب قصة ابن سينا التي كانت مثلاً احتذى ابن طفيل حذوه . لا . ان التراث الارياني الذي يعود الى الحبيط اياه الذي عاش فيه ابن سينا ، كما نعرفه ، هو الذي يرجع اليه ابن طفيل . إلا ان حي ابن يقطان ، عند ابن طفيل ، لا يَتَشَلُّ العقلُ الفعالُ ، بل يَتَلَّ « المتَوَحدُ » كما دار في خلد ابن باجة ، الذي يذهب بهذه الفكرة الى حدتها الاقصى . ان قصة ابن طفيل عمل شخصي اصيل ؛ وليس توسيعًا بسيطًا ، على الاطلاق ، لقصة ابن سينا .

أما اسماء الشخصين الآخرين فناشيء عن قصة ابن سينا « سلامان وأبسال » وقد ظهرت ، من جهة ، قصة « هرميسية » بهذا العنوان نقلت عن اليونانية : وهي الترجمة التي توسيع بها الشاعر « جامي » ( المتوفى عام ٨٩٨ / ١٤٩٢ م )

في ملحمة صوفية طويلة كتبها بالفارسية . كما ظهرت ، من ناحية أخرى ، قصة ابن سينا التي لا نعرفها إلا من خلال النصوص ، والخلاصة التي أوجزها بها نصير الدين الطوسي (المتوفى عام ٦٧٢ هـ / ١٢٧٤ م) . وانتنا نعرف ايضاً، كما يقول ابن سينا بالحرف الواحد « ان سلامان يثلك انت [ أنها القارىء ] في حين ان « أبسال » يمثل ما توصلت اليه من المعارف الصوفية » . او كما يفسر نصير الطوسي ذلك بقوله أنها وجهاً للنفس : سلامان هو العقل العملي ، وأبسال العقل التأملي . ولسوف نرى ان ابن طفيل ، من جهته ، قد قصد هذا المعنى الأخير بالذات .

٣ - تدور حوادث قصة ابن طفيل الفلسفية ، على العموم ، في جزيرتين . يعيش على احدى هاتين الجزرتين مجتمع انساني له شرائمه وتقاليد الخاصة ؛ وعلى الأخرى يعيش رجل « متوحد » ، بلغ من الكمال الروحي أقصى درجاته ، بعيداً عن كل محيط اجتماعي ، ودون ان يكون له معلم بشري يهدّ له يد العون . فالرجال الذين يؤلفون مجتمع الجزيرة الاولى ، يتبعون ، مكرهين ، قانوناً يضاف على ذواتهم من خارج ، وعقيدة دينية ، تتحصر طريقة تعبيرها في مستوى العالم المحسوس . الا ان رجلين يمتازان من بينهم هما « سلامان » و « أبسال » ، (جريأاً على مضمون معظم الخطوطات ) ، ومن بينهما خطوطه ابن ط菲尔 نفسه ، وجدنا انه من الاولى ان يقال « أبسال » لا « آسال » . نقول ان هذين الرجلين يسموان في وجانبها الى مقام رفيع . فتكتيف سلامان ، وهو ذو الفكر العملي ، الاجتماعي ، حسب مقتضيات العقيدة الشعبية ، وتدبر أمره في ادارة شؤون العامة . أما أبسال ، وهو ذو طبع تأملي صوفي ، فإنه لم يستطع ان ينکيف [حسب مقتضيات الشريعة] (ونجد هنا ما يذكر بقصة ابن سينا) . واذ وجد أبسال نفسه معزولاً في بلده ، قرر ان يهاجر الى الجزيرة المقابلة ، وهي في اعتقاده خالية من البشر ، علّه يتمكن من الانصراف الى حياة التأمل والرياضة الروحية .

في الواقع ان هذه الجزيرة كان يسكنها « متعدد » يدعى حي بن يقطان، ان ظهور « حي » في هذه الجزيرة سر عجيب . فاما ان يكون بالتواجد الذاتي من مادة قد نفع العقل الفعال فيها قوة روحية من عنده ، واما ان يكون قد ألقى في اليم طفلا ، فتقاذفه الموج الى شاطئ الجزيرة . وفي كلا الحالين فقد قامت غزالة من غزلان الجزيرة ، بالاعتناء به فأرضعته وربته ؛ وهي هنا مثالٌ حي لذلك التعاطف الذي يجمع بين الخلوقات الحية جميعا . ثم ابتدأت بعد ذلك عملية في التعليم عجيبة ، ليس فيها معلم ظاهر ، مقسمة الى أسباب من السنين . وينتقل حي بوجبها ، كل سبع سنوات ، الى درجة من المعرف أرقى وأرفع حتى يصل في النهاية الى نضج الفيلسوف الكامل . ( هذا عرض للقصة ، غاية في الايجاز ) . يصف لنا ابن طفيل كيف يكتسب « المتعدد » المبادئ الاولى في علوم الطبيعة وكيف يميز بين الصورة والمادة ، وكيف يرقى ، من ثم ، بتفكيره ، انطلاقاً من المعرفة الحسية الى اعتبار العالم الروحاني ؟ ويتسائل إبان تأمله للأفلاك حول أزليات العالم ، فيهندي الى وجوب وجود الصانع ؛ ثم يكشف الى طبيعة عقله الخاص ، وأحوال هذا العقل ، فيتفكر به ، فيعي الجوهر الحقيقي للانسان ومعنىه الذي لا ينضب ؛ وما هو بالنسبة اليه مصدر الشقاء او مصدر السعادة ؟ ثم يحيى ، محاولاً التشبيه بالله ، ان لا يدع بقاء الا للفكر وحده ، فيقوده ذلك ، تباعاً ، من نتيجة الى نتيجة حتى الوصول الى حالة يعجز التعبير عن وصفها ، وفي تلك الحالة يرى التجلي الاهي الشامل . و « المتعدد » يرى الظهور الاهي متألناً في عقول أكثر الأفلاك سمواً ، ثم يأخذ [ نوره ] بالمسؤول كلاماً زاد الانحدار في دركات العالم ، حتى فلك ما دون القمر . وأخيراً يغوص « المتعدد » في أعماق نفسه فيرى عدداً من الجواهر الفردية المشاهدة جوهره أحاط بعضها النور والصفاء ، وغرق بعضها الآخر في بحران من الظلم والشقاء .

٤ - عند خروج « المتعدد » من حالة التوله في الحق هذه ، وبعد مضي

سبع أسابيع من السنين ، أي تسعًا وأربعين عاماً اشرف معها على عame المنسين ، التقى به أبسال في الجزيرة . كان اللقاء الأول على شيء من الصعوبة ، والخذر المتبادل . ولكن أبسال توصل إلى اتقان لغة حي<sup>(١)</sup> ، وهو مما يهتم به مهتماً إلى أمر شديد الفرارة : لقد وجد أبسال أن كل ما تعلمه عن أصول العقيدة الدينية في جزيرة البشر ، يعرفه حي ، الفيلسوف المتعدد ، معرفة أكثر صفاء وكمالاً وقد هدأ العقل الفعال إلى ذلك . واكتشف أبسال كذلك ماهية الرمز وان العقيدة ما هي إلا رمز لحقيقة روحية ، لا يجد البشر إليها سبيلاً ، اللهم إلا من وراء حجاب ، ذلك أن المعاينة الجوانية عند البشر ، عاجزة عن ذلك ، سواء بسبب التفاهتهم وتعلقهم بالعالم المادي المحسوس أو بسبب العادات الاجتماعية .

ثم إن حيًا عندما علم أن في الجزيرة المقابلة بشرًا يعيشون في مهامه الجهل الروحي ، صار لديه رغبة شريفة في أن يذهب إليهم ويكتشف لهم أسرار الحقيقة . فاستقل "المتودنان" باخرة كانت قد اقتربت من الشاطئ اتفاقاً ، ونزلوا في الجزيرة التي كان يقطنها أبسال . فاستقبلهما أهلهما ، في بادئ الأمر ، بحفاوة وإكرام ، ولكن «المتودنان» بدءاً يلاحظان أنه كما تعمقاً في الشرح الفلسفـي ، اخذ النفور يحل محل الصداقة . ثم تحول النفور إلى عداوة شديدة ، وما ذلك إلا لقصور عند القوم ونقص في فطرتهم . وفي مقابل ذلك

(١) يقول الاستاذ كوربان ان أبسال توصل إلى اتقان لغة حي في حين ان ابن طفيل يذكر : « ولما رأى آسال أيضًا انه لا يتكلم ، أمن من غواصه على دينه ، ورجا ان يعلمه الكلام والعلم والدين ؛ فيكون له بذلك اعظم اجر وخلفي عند الله . فشرع آسال في تعليمه الكلام او لا بأن كان يشير له إلى اعيان الموجودات ، وينطق بأسمائها ويكرر ذلك عليه ... » .

فيكون آسال قد علم حيـا الكلام ، ولم يتعلم هو لغة حـيـ ( كما يقول الاستاذ كوربان ولستنا ندري إلى أي مرجع يستند في قوله ) ، ( انظر رسالة « حـيـ بن يقطـان » المطبعة الكاثوليكـية ص ٩٢ ) .

ادرك الصديقان ، بدورهما ، ان المجتمع البشري مستعصي الشفاء ؟ فعادا الى جزيرتها وعرفا عند ذلك ، بالتجربة ، ان الكمال وبالتالي السعادة ، لا يجد اليها سبيلا الا نفر قليل او لئن هم الذين توفرت لديهم قوة التخلي والاعراض .

هـ - اختلفت الآراء حول مغزى قصة ابن طفيل وغايتها البشيدة من ورائها .  
ولا مجال هنا لإحصائها جميعا ، اذ أن من خاصة الرمز ان يتضمن معيناً من المعاني لا يناسب ، ولكل قارئ ان يستخلص منه حقيقته . ومع ذلك فمن الخطأ ان يُنظر الى كتاب « حي بن يقطان » وكأنه قصة من نوع قصة « روبنسون كروزو » إذ ان كل حادث من حوادث الرواية منها كان عرضياً وخارجياً يجب ان يؤخذ على الصعيد الروحي . فالأمر يتعلق بسيرة حياة الفيلسوف شخصياً ، وانّ ما يرمي اليه ابن طفيل يتتفق مع غاية ابن سينا والفلاسفة [ الذين عاشوا في إسبانيا ] . إن التربية التي تقود الىوعي ثام للأشياء ليست من عمل معلم بشري خارجي ، إنما إشراق من العقل الفعال ، ولكن هذا العقل لا ينير نفس الفيلسوف الا اذا تخلص هذا من مجل المطامع الدنيوية ، وعاش في خضم هذه الحياة الدنيا نفسها ، عيشة المتوحد كما دارت في خلد ابن باجة ، نقول عيشة المتوحد لأن المغزى الأخير من قصة ابن طفيل هو التالي : يمكن للفيلسوف ان يفهم الرجل المدين ، ولكن العكس لا يصح ؛ الرجل المدين ، وحسب ، لا يتسعى له ان يفهم الفيلسوف .

من هنا قسم ابن رشد الناس الى أصناف فكرية ثلاثة : ( أصحاب الجدل القاطع ، وأصحاب الجدل المحتمل ، وأصحاب الموعظة ) . ولكن هل تعني عودة حي بن يقطان وأسائل الى جزيرتها ان الخلاف بين الفلسفة والمقيدة الدينية ، في الاسلام ، مستعصي الشفاء ، ولا مخرج له ؟ ربما كانت العادة ان يُنظر الى فلسفة ابن رشد على أنها الكلمة الأخيرة في الفلسفة عند الاسلام . ولكن ذلك كله ، ما هو الا قسم ضئيل في حقل الفلسفة الاسلامية . ولكي نلم بأطراها جميعاً ونفهم ما سوف يكون من أمر مستقبلها ، علينا ان نرجع

إلى ما أشرنا إليه في بداية هذا الكتاب (الفصل الثاني) ، نعني التشيع والفلسفة النبوية .

## ٦ - ابن رشد والرشدية

١ - يتبدّل إلى الذهن عند ذكر اسم «ابن رشد»، تلك الشخصية القوية، وذلك الفيلسوف الفذ الذي سمع عنه العالم الغربي قاطبة القليل أو الكثير . ولكن المشكلة ، في هذا الأمر، هي أن النظرة الغربية لم تكن واسعة الأفق؛ وذلك أن القوم ، كما أعربنا عن أسفنا لذلك آنفاً ، قد درجوا على النقل والترديد بأن «ابن رشد» كان أبرز اسم ، وأربع مثل لما يسمى بـ «الفلسفة العربية» ، وإن هذه الفلسفة بلغت معه ذروتها ثم انقضى أمرها عندما قضى الرجل . ولقد غرب عن بالهم ، والأمر كذلك ، ما كان يحدث في الشرق ، حيث مرت مؤلفات ابن رشد دون أثر ملحوظ . فلا دار في خلد «نصر الطوسي» أو «مير داماد» أو «هادي السبزوزاري» ما تعلقه تواريخ الفلسفة عندنا من أهمية ومعنى على ذلك النقاش الجدل الذي دار بين الغزالي وابن رشد . بل إننا إذا ما أوضحنا لهم ذلك ، لأنّار الامر دهشتهم ، كما يشير دهشة خلفهم اليوم .

ولد أبو الوليد محمد بن محمود المعروف بابن رشد في قرطبة سنة ٥٢٠ / ١١٢٦ م ( وقد عُرف عند اللاتين باسم «أفرويس» ) . كان جده وأبوه من مشاهير القضاة ، تبوأ كل منها مركز «قاضي القضاة» ، وكان لهما شأن في ميدان السياسة ؟ كل ذلك قيض لابن رشد أن يتلقى ثقافة كاملة في الإلهيات والفقه والشعر والطب والرياضيات والفلك والفلسفة . ثم انتقل أبو الوليد إلى «مراكش» عام ٥٤٨ / ١١٥٣ م ، وغدا في عام ٥٦٥ / ١١٦٩ م قاضياً على أشبيلية ، وأنهى في هذه السنة نفسها «كتاب الحيوان» و «شرح أوسط لكتاب الطبيعيات» ؟ واتصفت هذه الفترة من حياته بوفرة الإنتاج ؟ ثم

أنهى عام ٥٧٠ هـ / ١١٧٤ م « الجوامع في الخطابة » و « في ما بعد الطبيعة »، وأصابه داء خطير، ما لبث أن أبلّ منه، واضطر بمحكم وظائفه أن يستأنف حلته وترحاله، فعاد إلى مراكش سنة ٥٧٤ هـ / ١١٧٨ م، وألف في تلك السنة « مقالة في الجرم الساواي » ترجمت فيها بعد إلى اللاتينية بعنوان *De Substantia Orbis* ؟ ثم عينه « أبو يعقوب يوسف »، أمير الموحدين، طيباً خاصاً له عام ٥٧٨ هـ / ١١٩٢ م ( وكان ابن طفيل قد قدمه إليه )، ثم بوآه مركز قاضي قرطبة. ولقد نعم ابن رشد بالحظوة نفسها لدى أبي يوسف يعقوب المنصور الذي خلف أبي يعقوب.

وبالرغم من أن ابن رشد كان يراعي أحكام الشريعة، في تلك الفترة، على نحوها الظاهر، فإن آراءه الفلسفية ما عتمت أن أثارت ريبة الفقهاء والقديسين على أمور الشرع. ويظهر أن ابن رشد، وقد تقدمت به السن، قد اعتزل العثوون العامة لينصرف كلياً إلى أعماله الفلسفية. لكن أعداءه نجحوا في النيل من مكانته في عين المنصور الذي كان قد أحاطه بوافر تقديره لدى مروده في قرطبة عام ١١٩٥ م. فبُثِّتَ العيون حول ابن رشد، وفرض عليه أن يقيم في قرية « أليسانة »، قرب قرطبة، حيث تعرّض لتعديل المحافظين وهجائهم وتهجيماتهم، فقهاءً كان هؤلاء أم رعاياً. وإذا ما ثبت أن المنصور قد استدعاه إلى « مراكش »، فإن ذلك لم يكن لإعادة الاعتبار إليه؛ إذ ان فيلسوفنا مات معزولاً عن الناس، دون أن يرى الأندلس ثانية، وكان ذلك في التاسع من صفر عام ٥٩٥ هـ الموافق للعاشر من تشرين الأول عام ١١٩٨ م وله من العمر اثنستان وسبعون عاماً. وقد نقل رفاته من ثم إلى قرطبة، وشهد « ابن عربي » مأتمه، وكان قد تعرف إليه إبان شبابه، وترك في تلك المناسبة كتابات شجية.

٢ - أما آثار أبي الوليد فواهرة، لا يمكننا أن نتكلّم عنها هنا بالتفصيل، ترك شروحات لمعظم مؤلفات ارسطو، إذ كان يبني من حياته كفيلسوف ان

يبعث أفكار المعلم الأول على نورها الحقيقي الذي فهمها عليه . حتى ان بعض مؤلفات ارسسطو سلسلة من شروحات ثلاثة : أكبر وأوسط وتلخيص (١) . من هنا وصف « دانتي » لابن رشد بـ « الشارح الأكبر » . وينطلق ابن رشد ، في بعض الأحيان ، على سجيته فيتكلم باسمه الخاص ، كما في « تلخيص كتاب ما بعد الطبيعة لأرسططاليس » . وفيما عدا شروحاته كتب ابن رشد عدداً آخر من المؤلفات ذات قيمة « جل » .

نذكر منها قبل كل شيء كتاب « ثافت التهافت » وهو كتاب ضخم رد فيه على الانتقادات التي سعى الغزالي من ورائها للقضاء على الفلسفة ، وهو الكتاب الذي أشرنا آنفأ (الفصل الخامس ، ٧) لماذارأينا ان نترجمه بـ - *Auto destruction de l'auto destruction* . هذا الكتاب غدا سهل المنوال حتى بالنسبة للفلاسفة غير الشرقيين ، ويعد الفضل في ذلك الى ترجمة نقلها « سيمون فان دن برغ » وهي ترجمة غنية بالتعليقات التي توضح التفاصيل المستقة من المراجع وما تتضمنه من ملابسات وكتابات . ويتبع ابن رشد ، في كتابه هذا ، نصوص الغزالي خطوة خطوة ، فيحضر أقواله على التوالي ؛ ويدهب في بعض الأحيان ، الى الاستشهاد بكتب اخرى من كتب الغزالي نفسه ، مبيناً له انه يوقع نفسه في تناقض فاضح . وعلى المرء ان يكون على قسط كبير من التفاؤل حتى يتكون لديه ، عند قراءة هذا الكتاب ، اعتقاد بأن مواقف الفلاسفة والفقهاء الذين تعاقبوا وواجهوا نفس المشكلات ، لا تختلف فيما بينها الا من حيث التعبير ، في حين انهم متقدون جميعاً من حيث الجوهر . عدا هذا الكتاب لا يسعنا ان نشير هنا الا الى بعض المقالات في الطبيعة جمعت ( في الطبعات اللاتينية ) بعنوان *Sermo de substantia orbis* ، ومقالتين

(١) تقع شروح ابن رشد على ارسسطو في ثلاثة حلقات: أ) تفاسير او شروح كبرى (وهي معظمها توجد في ترجمات لاتينية في أهم مكتبات اوروبا ، الا ان أصولها العربية مفقودة ؛ ب) جوامع او شروح وسطى ؛ ج) تلخيص او شروح صغرى . *Paraphrase*

تدوران حول الموضوع الرئيسي الذي عالجه فلاستتا ، وهو اتصال العقل الفعال المفارق (أي اللامادي ) بالعقل البشري ؛ ولابن رشد كتب ثلاثة تبحث بالتوفيق بين الحكمة والشريعة .

وانتا لنشير مع المستشرق «مونك» الى انه اذا كان قد وصلنا من مؤلفات ابن رشد عدد لا يأس به ، فاننا ندين بذلك الى الفلسفة اليهود . فقد كانت الخطوطات العربية نادرة جداً ، اذ ان تكالب «الموحدين» على محاربة الفلسفة وأهلها كان من شأنه ان يجعل دون تكاثر هذه الخطوطات وانتشارها . مقابل ذلك قام العلماء الظاهرون في اسبانيا المسيحية وفي برونسيا يجمع هذه الخطوطات ، فنقلوها الى العبرية ، بل انهم ذهبوا الى نقل الأصل العربي بمعرف عربية . اما «الرشدية» اللاتينية فتعود اصولها الى الترجمات اللاتينية لشروحات ابن رشد على أرسطو ، وقد قام بها « مايكيل سكوت » ، أنساء اقامته في « باليرما » ، على الارجح ، ( بين سني ١٢٢٨ و ١٢٣٥ ) ، وذلك بصفته منجحاً في بلاط الامبراطور « فردرريك الثاني هو هانستوفن » .

٣ - أما وقد أخذنا باليحاز الى هذه الدلالات ، فلنذكر ان الكلام عن ابن رشد ، من خلال بضعة أسطر ، أمر مهيب وصعب ؟ لا سيما بعد ان اتجهت معظم آراء المؤرخين ، على ما يبدو ، الى الاعتقاد بأن الرجل انا وجد المناخ الملائم له في حقل الخلاف المستحكم بين الحكمة والشريعة . لقد جعل «رينان» من ان ابن رشد مفكراً حراً قبل ورود السمع ؛ فكانت ردّة الفعل انت ذهبت بعض الدراسات الحديثة وغير الحديثة الى اظهار ابن رشد بمظهر المدافع عن القرآن ، لا بل الى جعله لاهوتياً ، دون ان يكلّف اصحاب هذه الدراسات انفسهم ، في أغلب الأحيان ، عناء توضيح ما يعنيه ، على نحو دقيق ، بكلمة لاهوتية . ولسنا نكشف عن امر جديد اذا ما قلنا ان بعض المشكلات التي شغلت الديانة المسيحية ( بعد ان طرحت هذه المشكلات على اثر نقل المؤلفات العربية الى اللاتينية ) لا تحمل ، بالضرورة ، نفس المضمون

ونفس الشكل الذي تحمله في الاسلام ، وليس لها فيه ما يقابلها باحكام . فعلينا ، قبل أي شيء ، ان نحدد ، على سبيل الدقة ، الكلمة العربية التي نضعها ، في هذه الظروف الراهنة ، مقابل كلمة *Théologien* ، دون ان يغرب عن ذهننا ان وضع الفيلسوف – الاهوبي في الاسلام يتعرض ، في آن واحد ، لسهولات وصعوبات تختلف عن تلك التي يتعرض لها الفيلسوف – الاهوبي في المسيحية .

ان ما قصد اليه ابن رشد ، في الواقع ، محمد ، يتميزه الدقيق بين الأفكار . يكفي ان نعود الى ما ذكر في بداية دراستنا هذه ، حتى نلاحظ ان ابن رشد لم يكن ، في الاسلام ، اول من ذهب الى التأكيد بأن في كتاب الله المنزل على النبي ، معنى ظاهراً ومعنى باطنًا او قل عدة معانٍ باطنة . وان ابن رشد ، شأنه في ذلك شأن جميع الباطنيين ، لعله يقين ثابت من ان كشف المعنى الباطني لأحكام الديانة وتعاليمها ، في غير أوانه ، واطلاع الجهة والمستضعفين عليه ، لما يؤدي الى أسوأ المآسي النفسية والاجتماعية . على ان ابن رشد ، بالرغم من هذا التحفظ ، يعلم ان الأمر يتعلق دائمًا بحقيقة واحدة بعينها ؛ تظهر على مستويات مختلفة من التأويل والادراك . واذا ؛ لقد كان من الإفراط في الرأي ان ينسب لابن رشد نفسه القول بوجود حقيقتين متعارضتين ؛ وان المذهب الشير الشير القائل بد «حقيقة مزدوجة » ، كان ، بالفعل ، من نسج الرشدة اللاتينية السياسية .

وحتى خلط ما بين هذا المذهب وبين الباطنية عند ابن رشد ، علينا ان نتجاهل كل ما يمتنع بصلة الى طبيعة تلك العملية الذهنية المسماة بد « التأويل » ؟ نعني بذلك التأويل الروحي ، الذي أشرنا اليه في مستهل هذه الدراسة على انه منهل من مناهل التأمل الفلسفى في الاسلام ( انظر الفصل الاول ، ١ ) . فالحقيقة الباطنة والحقيقة الظاهرة ليستا ، ابداً ، حقيقتين متعارضتين . وعلى وجه أدق ، يمكننا ان نقول انه لا يمكن ان ندرس « التأويل » الذي قال به

ابن رشد، ولا ان نقيم هذا التأويل، دون ان نعلم كيف طبق هذا الموضوع عند ابن سينا مثلاً ، او عند السهروردي ، او في التصوف ، او في التشيع ولا سيما لدى الاسماعيلية بنوع خاص . ثمة امور مشتركة بين كلا الفريقين ، لا شك ؟ ولكن ثمة ايضاً اختلافات جذرية في تطبيق موضوع التأويل ، وهذه الاختلافات هي بعينها ما يجعل وضع الفيلسوف ابن رشد ووضع الرشيدية في الغرب مختلفاً عن وضع الباطنية في الاسلام الشرقي .

٤ - يبقى ان نعمد الى مقاولة تقنية مفصلة . فهي ، فيما يتعلق بنقطة أساسية ، لا تفصح لنا عن دواعي النظام الفلكي عند ابن رشد وحسب ، بل تفصح لنا ايضاً عن نتائج هذا النظام من حيث انه ينتهي الى تقويض التراتب الثاني من « علم الملائكة » *Angéologie* السينوي ، نعني تراتب الملائكة او الانفس السماوية . ان عالم الملائكة السماوية هذا ، او عالم الملوكوت ، كان ، بالفعل ، وهذا ما يشدد عليه كل التراث الاشرافي ، عالماً للصور المفارقة التي تدركها ، على نحو خاص ، الحقيقة النشيطة . انه العالم الذي تتحقق عن طريقه رؤى الانبياء ، والتصوفين ، كما يتتحقق معنى القيامة والمعانى العديدة للوحى القرآني ، تلك المعانى التي يتشابه قسم منها مع القسم الآخر . فاذا ما اض migliori هذا العالم الوسيط ، فاذا يحل بالولادة الجديدة للنفس التي يرتبط فيها هذا الحادث ، لا سيما عند الاسماعيلية، بتطور النفس في ليل الرموز؟ لعل التأويل يستحيل الى عملية تقنية محضة ؟ على كل حال ، ليس من الحكمة ان نتساءل حول « عقلانية » ابن رشد، مفترضين عنده مسبقاً وجود المعطيات التي يختص بها النزاع الداخلي في الفكر المسيحي . بل من المهم ان نعود لحل هذه القضية الى النص الذي هو وحده كفيل باعطائها معناها المُحْقِقِي .

واذ كان ابن رشد يرمي الى احياء نظام في الفلكلات يتفق مع صلب الفكر الأرسطي ، فإنه اخذ على ابن سينا ، من اجل ذلك بالذات ، ترسيمته الثلاثية التي تقوم أنفساً للأفلاك بين كلٍّ من العقل المحسن المفارق والفلك السماوي

( انظر الفصل الخامس ، ٤ ) . ان محرّك كلٍّ من هذه الأفلاك هو فضيلة ، او طاقة متناهية ، تكتسب قوة لامتناهية من جرّاء الشوق الذي يحرّكها ويشدّها نحو كائن ما هو بجسم ، ولا بقوة حالة في جسم ، بل هو عقل مفارق ( لا في مادة ) يحرّك هذا الشوق على سبيل كونه العلة الغائية . واذا كان بالأمكان ، حسب رأي ابن رشد ، ان نطلق كلمة « نفس » على هذه الطاقة المحرّكة ، على هذا الشوق الذي هو فعل تعقلي محض ، فما ذلك الا من قبيل المجاز ، او من باب الاشتراك في التسمية ، ليس إلا . ان ما يعلّل هذا الانتقاد ، يمكن في موقف ابن رشد الأساسي ، ذلك الموقف المعارض لمبدأ الفيض السينوي ؟ ولكل فكرة تقول بتصور العقول ، تباعاً ، عن الواحد . اذ بالرغم من كل شيء ، فهناك تقارب بين فكرة الفيض وفكرة الخلق ؟ ولكن فكرة الخلق هذه ، لا يعقل ان يأخذ بها فيلسوف مشائى دقيق الملاحظة ؟ واذن فليس ثمة من علة خالقة ، بالنسبة اليه .

٥ - واذا كان التراتب في نظام الفلك امراً واقعاً ، فذلك مرده الى ان محرّك كل فلك من الأفلاك لا يجدوه الشوق الى العقل الخاص بسمائه وحسب ، بل انه يشتق كذلك الى العقل الأعظم . واذن ، يمكن ان نقول عن هذا الاخير انه العلة ، لا يعني انه علة فيضية ، ابداً ، بل يعني ان « الأمر الذي يُدرّك » هو علة من « يُدرّك » ، أي انه علة غائية . وكما ان كل جوهر ، عاقل او معقول ، يمكنه ان يكون ، بهذا المعنى الذي ذكرنا ، علة لعدد من الكائنات – اذ ان كلاماً من هذه الكائنات يدركه على هواه – كذلك يمكن ان تكون حال المرك الاول ؟ ذلك ان كلاماً من الأفلاك ، تباعاً من سماء الى سماء ، يدركه على نحو مختلف ، أي على طريقته الخاصة . وهكذا ليس ثمة ، اذن ، من خلق ، ولا من فيض متتابع ؟ ان هو الا تزامن في بداية أزلية .

« عن الواحد لا يصدر الا الواحد » هذا المبدأ الدقيق الذي يهيمن على ترسيمية ابن سينا الأفلوطينية جداً لا طائل تحته، بعد الان ، فقد تحطّه الفكر

الرشيدي واستغنى عنه ( كما قوّضته من جهة أخرى ماورائيات الأنوار ، عند السهوروادي ) ، تلك التي أفاد منها نصير الطوسي في نفس المعنى ) . كذلك يردّ ابن رشد فحكرة ابن سينا التي تجعل من العقل الفعال « واهياً للصور » . ذلك أن الصور ليست بحقائق مثالية مفارقة لذاتها ؟ وليس العقل الفعال هو من يحيطها في المادة ؟ بل إن المادة تحتوي بالقوة ، على هذه الصور التي لا يحصرها عدٌ ؟ وهذه الصور حالةٌ لها ، كامنةٌ فيها ( في هذه المرة ، يكاد يكون موقف ابن رشد على طرفي تقىض مع موقف السهوروادي ) .

٦ - أما وقد بطل الأخذ بمبدأ « الأنفس الساواة » ( او نفس الأفلاك ) فماذا سوف يكون من أمر المبدأ الذي كان مرتكزاً لعلم الإنسنة عند ابن سينا : المقابلة بين نفس الأفلاك والنفس البشرية ؟ المقابلة بين علاقة النفس البشرية بالعقل الملائكي الفعال ، من جهة ، وبين علاقة كلٍّ من « نفس الأفلاك » بالعقل الذي يحركها شوقاً إليه ، من جهة أخرى ؟ وكيف تظل ممكناً ، والحالة هذه ، تلك الرحلة نحو عالم المشرق بصحبة حي بن يقطان ؟ لا بد هنا أيضاً من الرجوع إلى المواقف الخيالية الأساسية . فابن رشد يوافق الاسكتدر الأفروديسي على القول بمبدأ العقل المفارق ؟ ولكنه يرفض ، على عكس هذا الأخير ، ان يكون العقل البشري الميولياني مجرد قابلية ، او استعداد ، يرتبط امره بأمر البنية العضوية . لهذا كان من شأن هاتين المدرستين ، الرشيدية والاسكتدرية ، ان تقاسماً أفكار أولى الألباب في الترب . وكانت الأولى تمثل التزعة الدينية ، والثانية التزعة الملحدة . ولقد تعرّض ابن رشد ، بسبب اخذه بأولى هذين المبدئين ، إلى الكثير من الشتائم ( وهو الفيلسوف المشائي ! ) من قبل معارضي الأفلاطونية من رجال النهضة ( كـ « جورج فالا » و « يومبونازي » ) . ولكن ، في نهاية الأمر ، لم يتبع هؤلاء الموقف المعارض الذي نادى به « دنز سكوت » بفرضه ان يكون العقل الفعال جوهراً مفارقًا ، إلهياً ، خالداً يسعه ان يتصل بنا عن طريق الخيلة ؟ وبتعبير

أشمل ، ألم يتبع هؤلاء الموقف المعارض للسينوية اللاتينية ومبنيها في العقل الفعال .

ومن جهة أخرى ، فإن هذا العقل البشري الذي هو بالثورة ، والذي يؤكّد ابن رشد ، خلافاً للاسكتندر الأفروديسي ، على استقلاله عن البنية المضبوطة ، ما هو ، مع ذلك ، بعقل الشخص الفردي . فلا يبقى لهذا الأخير ، والحال هذه ، إلا القابلية أو الاستعداد لقبول المقولات ؟ وهو استعداد يضمحل باضياعه في الجسد . وبينما يذهب «الملا صدرا الشيرازي» ، مثلاً ، وهو السينوي الشرقي ، إلى التأكيد باصرار وعنف ، على أن مبدأ الفردانية هو في الصورة ، يميل ابن رشد إلى أن المادة هي عينها مبدأ الفردانية . وعليه فالفردي يتوحد ذاتياً مع الفاسد ، والخلود لا يمكن أن يكون إلا في نفس الجنس . كل ما يمكننا قوله ، هو أن هناك خلوداً في الفردي ، ولكن ما في هذا الفردي من «إمكانية للخلود» لا ثمت ، بكلّيتها ، بصلة إلا للعقل الفعال وحده وليس للفرد .

نعلم أنه لم يبق متصرف غنوسي في الإسلام إلا وأمعن التأمل والنظر في تلك الآية القرآنية حيث قال موسى لربه « رب أرجي أنظر إليك » فلم يحظ إلا بهذا الجواب : « لن ترني » ، ولكن انظر إلى هذا الجبل فان استقرَّ مكانه فسوف تراني ؟ فلما تجلّى ربه للجبل جعله دكاً وخرّ موسى صعقاً ( سورة الأعراف ، آية ١٣٩ ) . وما من تأويل ، لهذه الآية ، أبلغ من تأويل ابن رشد ، ذلك التأويل الذي استخلصه « موسى التربوني » ( عند شرحه للنص العربي من كتاب ابن رشد حول إمكانية الاتصال بالعقل الفعال ) : العقل الذي بالثورة عند الإنسان لا إمكانية لديه ، بالأصل ، على ادراك العقل الفعال ؛ بل عليه أن يصبح عقلاً بالفعل ؛ عندها فقط يصبح القول : « سوف تراني » . ولكن في هذا الاتصال ، ليس ثمة إلا العقل الفعال يدرك نفسه بنفسه متجرزاً ، لفترة ما ، في نفس بشرية ، كما يتجزأ الضوء في جسم من الأجسام . وهذا

الاتصال يدل على اضمحلال العقل المتعجل ( تماماً كا اضمحل جبل مومن ) ؟ وهو ليس بضمانٍ او عهدي للبقاء الفردي في وجود آخر . ان هذا لما يبعدنا كل البعد عن السينوية حيث يكن العهد الباقي للفردية الروحية في وعيها لذاتها ، ذلك الوعي الذي تتوجه في بلوغه باتصالها بالعقل الفعال .

## انتقال

١ - بينما كانت السينوية ، ملدة وجيزة في الغرب ، وحتى أيامنا هذه في ايران ، تزعز الى إعطاء أينع الثمر في الحياة الصوفية ، كانت الرشيدة اللاتينية تنتهي الى الرشيدة السياسية مع « جان دي جاندان » ومع « مارسيل دي بادو » ( في القرن الرابع عشر م ) . من هذه الوجهة بالذات يمكن ان يؤخذ ابن سينا وابن رشد كرمزين للقدرين الروحيين الذين كان أحدهما ينتظر الشرق والآخر يتنتظر الغرب ، دون ان يعزى اختلاف هذين القدرين الى ابن رشد وحده .

لقدرأينا كيف ذهب ابو البركات البغدادي بالتفصية السينوية الى أبعد حدودها ، بقوله ان لكل فرد ، او على الأقل لكل مجموعة من الأفراد تؤلف أسرة روحية ، عقلاً فعالاً خاصاً ذا كيان روحي مفارق . وقد أشرنا آنفاً الى ان الحلول التي أعطيت لشكلة العقل الفعال هي ذات معانٍ بلية . فعندما يجعل القديس توماً الأكوياني ، مثلاً ، لكل فرد عقلاً فعالاً ، دون ان يجعل من هذا العقل جواهرأ روحاً مفارقاً ، فإنه بذلك يقطع صلة الفرد المباشرة بالعالم الالهي ، تلك الصلة التي اعتمدها المذهب السينوي في العقل الفعال ، المتأثر ذاتياً مع الروح القدس او ملاك الوحي . وما ان تقطع هذه الصلة ، فتقيم نوعاً من استقلال الفردية الروحية دون اللجوء الى واسطة دينية ، حتى تأخذ سيطرة الكنيسة مكانها عوضاً عن مبادئه حي بن يقطان وتدبّره الخاص .

وعوضاً عن ان تحمل هذه المبادئ الدينية معنى الحرية بوصفها تعليناً فردياً في جوهره ، فانها ، لاصطياغها بالصيغة الاجتماعية ، تقدو عرضة لتمرد العقل والنفس . وما قد يحدث ان هذه المبادئ الدينية ، ما ان ترسم بالطابع الاجتماعي ، حتى تفقد صفتها الدينية ، فتتحول عن مذهب التوحيد الى مذهب وحدة الوجود ، وعن فكرة التجسد الالهي الى فكرة التجسد الاجتماعي .  
واذن ، علينا ، وبالأخص هنا ، ان ننتبه الى الفروق بين كل ذلك .

فإذا صحّ ان "تلح" على ان الديانة الاسلامية خالية من أعضاء « سلطة دينية علينا » ، فان ذلك يعود الى انها لا تستطيع ان تنقل الفكر او الشيء الى المجتمع العلماني الذي يعقبها ، كما يحدث في التيار الحافظ العلماني حيث تحلّ « الانحرافية » محل « المفرطة » . اما في المسيحية فقد كانت الفلسفة هي التي قادت المصراع ضد « السلطة الدينية علينا » ، التي قد تكون هيأت للدفاع عن نفسها سلاحاً ماضياً سرعان ما ينقلب عليها . مقابل ذلك ، ليست الرشدية السياسية ولا شيئاً على نحوها ، هي التي يقدّر لها ان تقتاد الروحانيين في الاسلام الى التخلص من وطأة التيار الحافظ ومن وطأة اهل المتشبّثين بالشريعة ، بل ذلك المنحى التأويلي الذي علينا ان نخلّ كل ما يتضمنه في الباطنية الاسلامية عامة ، حتى نتمكن من تحديد ما يقابلها في الغرب .

٢ - يقول ابن رشد : « أيها الناس ، أنا لا أجزم ان ما تسمونه بالعلم الالهي علم خاطئ ، ولكنني أقول اني عارف بالعلم الانساني » . وقد أمكن للبعض ، لدى استشهادهم بهذه العبارة ، ان ي Mizmowa بأنها تتضمن كل فكر الرجل . و « ان الانسانية الحديثة التي انبثقت عن عصر النهضة » ، من هنا كان انبثاقها » ( قادری ) . نقول ربما . وفي هذه الحالة يصحّ القول بأن ثمة أمراً انقضى بانقضاء ابن رشد ، وهو أمر لا يمكن له ان يعيش بعد ذلك في الاسلام ، ولكنه قيّض له ان يوجه الفكر الاوروبي ، وهذا الامر هو تلك الرشدية اللاتينية التي تلخص كل ما كان يسمى حقاً الآن بالعروبة

( وهذا التعبير « المروبة » يتعذّر اليوم معنى جديداً ) . مقابل ذلك ، اذا كان مجال المشائية الرشدية قد انتهى أمره في الاسلام الغربي ، فان التأمل الفلسفى ما زال أمامه مجال فسيح في الشرق ، لا سيما في ايران . من هنا انه اذا كان النهج الذي اتبّعه الجهد التأملي حقاً أيامنا هذه ، ونعني الحركة الاهمية ، يستحق ان يحمل اسم « تيوصوفيا » *Théosophie* ، معنى « واشتقاناً » ، فما ذلك الا لكون البعض قد تجاهل ما في الحركة الاهمية من علانية ميتافيزيقية تؤدي الى فصل اللاهوت بما هو لاهوت ، عن الفلسفة بما هي كذلك . وانما قامت بهذا الفصل ، في الغرب ، الفلسفة المدرسية نفسها . ومن جهة اخرى ، كما يتبيّن لنا ذلك من خلال كل هذه الصفحات ، فإن النظرة الأساسية التي تهمّ فلاستقنا ليست نظرة أخلاقية ناجمة عن السنن الاجتماعية بقدر ما هي فكرة الكمال الروحي ؟ وهذه لا يمكن للفرد ان يبلغها باطّباعه المعنى الأفقي لأمور السياسة والاجتماع ، بل باطّباعه للمعنى العمودي الذي يربطه بسلسة المراتب السامية ، تلك المراتب التي تشکّل الضمان الأكبر لمصيره الشخصي . لهذا يبقى « تدبير الموحد » ، الذي استقام ابن باجة من الفارابي ، بعيداً كل البعد عن الرشدية السياسية اللاتينية .

٣ – وانما إذ نتوقف في هذا القسم الاول من دراستنا عند موت ابن رشد ، فان ذلك لا يعني أننا على اتفاق مع التقسيم الذي يذهب اليه عادة تاريخ الفلسفة الغربية ، حيث ينظر الى القرن الخامس عشر على أنه نقطة التحول الحاسمة . فهذا التقسيم المألف لدى الغرب لا يمكن تقادمه الى تقويم المصري الاسلامي . ان حالة الامور ، كما تركناها في نهاية القرن السادس للهجرة الثاني عشر للميلاد ، تتصف من جهة بموت ابن رشد ، في العالم الاسلامي الغربي ( عام ٥٩٥ هـ / ١١٩٨ م ) ، ومن جهة ثانية ، بموت السهروردي في الشرق ( عام ٥٨٧ هـ / ١١٩١ م ) . ولكن في ذلك الوقت كان ابن عربي قد برع على المسرح ، ولوسوف يكون لأعماله الضخمة أثر بين قاطع . لهذا تشير السنوات العشر الأخيرة من القرن الثاني عشر الميلادي الى ابتداء خط يتشعّب

الى فرعين، فينشأ عن الفرع الاول مدرستنا الاسكتندرية والرشدية في الغرب المسيحي ، وينشاً عن الفرع الثاني ، في الشرق الاسلامي ولا سيما في ايران ، حركة الأنوار الاهمية مع السهوروبي ، وهو الذي امتاز تأثيره بتأثير ابن عربي ولا يزال يفعل فعله حتى اليوم . ولا شيء يستدعي ، هنا ، أمراً من قبيل « التومستية » سواء حكم على هذه أنها من قبيل الفوز او من قبيل الفشل.

وبقدر ما يصحّ تصنيف التعارض بين الفزالي وابن رشد على انه تعارض بين الفلسفة القلبية والفلسفة التأملية البحتة ( معأخذنا بعين الاعتبار ان ما يقابل كلمة « عقل » العربية ليست *Ratio* ولكن *Intellectus* او *Noûs* ) ، فلا يمكن ان تتجاوز هذا التعارض ، في كل حال ، الا بواسطة امر لا يتنكر للفلسفة ولا للتجربة الروحية الصوفية . وهذا ما هو عليه ، كما رأينا ، مذهب السهوروبي في جوهره . فلا تقولون ” انه أراد ان يتتجاوز تنازع الفزالي – ابن سينا ، ولا تنازع الفزالي – ابن رشد ؟ فالمشكلة لا تطرح بشكلها القاطع هذا ، على نحو ما هو عليه تنازع « كانت – ارسطو » ، الا في نظر المدقق الغربي ؛ اما السهوروبي ، شأنه في ذلك شأن المفكرين الايرانيين جملة ، فهو خارج نطاق هذا التنازع . ولقد أشرنا آنفًا ، كيف سبق السهوروبي بزهاء ثلاثة قرون ، مراد الفيلسوف البيزنطي الكبير « جميست بليتون » ، عندما جمع بين افلاطون وزرادشت .

٤ – لقد أخذنا آنفًا الى وجود ابن عربي أثناء الاحتفاء بنقل رفات ابن رشد الى قرطبة ؛ وانه ترك في ذلك ذكرى مؤثرة . فقد حمل يومذاك نعش ابن رشد على طرف من الدابة ، ووضعت قبالتها على الطرف الآخر ، حزمة من كتبه . « حزمة من الكتب توازن جثته » . في سبيل ادراك معنى الحياة التأملية والعلمية في الشرقي الاسلامي التقليدي ، لا يجب ان تغرب عن الأذهان هذه الصورة ، على شكل رمز معاكس لمقصده ولا اختياره ترى فيه إشارة الى « علم إلهي » يقهر الموت .

وأنه من المؤسف حقاً أن تغيب الفلسفة الإسلامية كل هذه المدة عن تواريχ الفلسفة العامة عندنا ، او ان تكون على الأقل قد بحثت في هذه التواريχ ، في أغلب الأحيان ، على نحو ما فيه المدرسيون الالاتين من هذه الفلسفة . وكما ذكرنا في مستهل هذا الكتاب فإنه يبقى علينا ، لإنتهاء هذه الدراسة ان نأخذ بعين الاعتبار مرحلتين : تقويدنا الاولى ، خلال « ميتافيزيقية التصوف » منذ ابن عربي حتى النهضة الصفوية في ايران ، وتقويدنا الأخرى منذ تلك النهضة حتى أيامنا هذه . وكل ذلك مما يدفعنا الى ان نسأل أنفسنا هذا السؤال: ماذا يكون من امر مستقبل الميتافيزيقا التقليدية في العالم الإسلامي ؟ ومن ثم ماذا تحمل هذه الميتافيزيقا من معنى بالنسبة للعالم ؟

ان مثال الفلسفة النبوية الذي أشرنا الى خطوطه العريضة في بداية كتابنا، جعلنا نستشف المعنى الذي تحسن نسبته الى ذلك الواقع الذي يجعل ان الانطلاقة الفكرية الكبرى نشأت عبر التشيع الإسلامي ، لا عبر غيره ، ثم امتدت جذورها في ايران منذ العهد الصفوی . فاذا جاز ان نسأل مثال الفلسفة هذا عن امر مستقبله فانما يجوز ذلك بوصفه شاهداً وحسب . ولكن هذا الشاهد بالذات هو الذي لم تطلب تواريχ الفلسفة عندنا سباع شهادته حتى الآن . وهو من شأنه ان يرشدنا الى استجلاء السبب في ان ما حديث في الغرب منذ القرن الثالث عشر ، لم يحدث عنده ، مع انه هو ايضاً ، كما نتظر نحن بيان نكون ، وليد التوراة والحكمة الاغريقية . فاذا تثثنا علماً قادراً على استجلاء غوامض العالم المخارجي استجلاء لا حدود له ، ولكنه يقتضي كفدية عن ذلك ، تحمل الأزمة الخفية لكل فلسفة ، واضمحلال الشخص البشري ، وتقبله للعدم ، فهل يزن هذا العلم ، حيال ذلك الشاهد ، اكثراً من « حزمة كتب توازن جثة » ؟

# فهرس

## صفحة

|          |                              |
|----------|------------------------------|
| ٥ .....  | كلمة وحقيقة للأمير عارف ثامر |
| ٧ .....  | تصدير للإمام موسى الصدر      |
| ٢٩ ..... | مقدمة المؤلف                 |

## القسم الأول

### منذ الأصول حتى وفاة ابن رشد

|                                                       |    |
|-------------------------------------------------------|----|
| الفصل الأول : ينابيع التأمل الفلسفية في الإسلام ..... | ٣٨ |
| ١ - التأمل الروحي للقرآن .....                        | ٣٨ |
| ٢ - الترجمات .....                                    | ٥٥ |
| الفصل الثاني : التشيع والفلسفة النبوية .....          | ٦٦ |
| ملاحظات أولية .....                                   | ٦٦ |
| أ - التشيع الائتني عشرى .....                         | ٧٦ |
| ١ - حقبة ومناهله من ٧٦                                |    |
| ٢ - النزعة الباطنية من ٨٣                             |    |
| ٣ - علم النبوة من ٨٦                                  |    |
| ٤ - علم الإمامة من ٩٤                                 |    |
| ٥ - علم العرقان من ١٠٢                                |    |
| ٦ - التاريخ القدساني وما وراء التاريخ من ١١٥          |    |
| ٧ - الإمام المستور والمعد من ١٢٤                      |    |

**صفحة**

|           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|-----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٣٢ ..... | b - الاسماعيلية .....<br>مراحلها ومصادرها - الاسماعيلية الاولى ص ١٣٢                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ١٤٠ ..... | ١ - الاسماعيلية الفاطمية .....<br>١ - جدلية التوحيد ص ١٤٠<br>٢ - الفاجعة السمارية وموعد الزمان ص ١٤٥<br>٣ - الزمان الدوري : التاريخ القدسي والحدود ص ١٤٨<br>٤ - علم الامامة وعلم الماد ص ١٥٢<br>٢ - اسماعيلية أسمؤت .....<br>١ - حقبها ومصادرها ص ١٥٦<br>٢ - مفهوم الامام ص ١٦١<br>٣ - علم الامامة وفلسفة القيامة ص ١٦٤<br>٤ - الاسماعيلية والتصرف ص ١٦٧ |
| ١٧٩ ..... | <b>الفصل الثالث : علم الكلام السنّي</b> ..                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ١٧٩ ..... | ١ - المعتزلة ..<br>أ - المصادر والأصول ص ١٦٩<br>ب - مذهب الاعزال ص ١٧٥                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ١٨٠ ..... | ٢ - أبو الحسن الأشعري ...<br>أ - حياته ومؤلفاته ص ١٨٠<br>ب - مذهب الأشعري ص ١٨٢                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ١٨٨ ..... | ٣ - الأشعرية ...<br>أ - تطور مدرسة الأشعرية ص ١٨٨<br>ب - المذهب النزري ص ١٩١<br>ج - العقل والبيان ص ١٩٤                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ١٩٧ ..... | <b>الفصل الرابع : في الفلسفة وعلوم الطبيعة</b> ..                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ١٩٧ ..... | ١ - الهرمية ..<br>٢ - جابر بن حيان التوحيدى ..                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٢٠٢ ..... |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

## صفحة

|     |                                             |
|-----|---------------------------------------------|
| ٢٠٩ | ٣ - موسوعة « اخوان الصفا » .....            |
| ٢١٣ | ٤ - الرازي طبيباً وفليساً .....             |
| ٢٢٠ | ٥ - فلسفة اللغة .....                       |
| ٢٢٧ | ٦ - البيروني .....                          |
| ٢٢٩ | ٧ - الخوارزمي .....                         |
| ٢٢٩ | ٨ - ابن الهيثم .....                        |
| ٢٣٣ | ٩ - شاهزادان الرازي .....                   |
| ٢٣٤ | الفصل الخامس : الفلاسفة الهماتيين .....     |
| ٢٣٤ | استهلال .....                               |
| ٢٣٥ | ١ - الكندي وتلاميذه .....                   |
| ٢٤١ | ٢ - الفارابي .....                          |
| ٢٥٢ | ٣ - أبو الحسن العامري .....                 |
| ٢٥٤ | ٤ - ابن سينا والسينوية .....                |
| ٢٦٥ | ٥ - ابن مسكونيه ، ابن فاتك ، ابن هندو ..... |
| ٢٦٨ | ٦ - أبو البركات البغدادي .....              |
| ٢٧١ | ٧ - أبو حامد الغزالى ونقد الفلسفة .....     |
| ٢٨٢ | الفصل السادس : التصوف .....                 |
| ٢٨٢ | ١ - ملاحظات أولية .....                     |
| ٢٨٨ | ٢ - أبو يزيد البسطامي .....                 |
| ٢٩٠ | ٣ - الجنيد .....                            |
| ٢٩٢ | ٤ - حكيم الترمذى .....                      |
| ٢٩٤ | ٥ - الحلاج .....                            |
| ٢٩٧ | ٦ - أحمد الغزالى والعشق الحالص .....        |

سُنْنَة

|     |                                           |
|-----|-------------------------------------------|
| ٣٠٣ | الفصل السابع : السهر وردي وفلسفة النور    |
| ٣٠٣ | ١ - إحياء حكمة فارس القدية                |
| ٣٠٩ | ٢ - مشرق الأنوار (إشراق)                  |
| ٣١٤ | ٣ - ترتيب الوجود                          |
| ٣٢١ | ٤ - الغربة الغربية                        |
| ٣٢٥ | ٥ - الإشراقيون                            |
| ٣٢٩ | الفصل الثامن : الفلسفة العربية في الأندلس |
| ٣٢٩ | ١ - ابن مسرة ومدرسة «أميرية»              |
| ٣٣٦ | ٢ - ابن حزم فيلسوف قرطبة                  |
| ٣٤٤ | ٣ - ابن باجة فيلسوف سرغسطة                |
| ٣٤٩ | ٤ - «ابن السيد» فيلسوف بطليوس             |
| ٣٥١ | ٥ - ابن طفيل فيلسوف قادس                  |
| ٣٥٨ | - ابن رشد والرشدية                        |
| ٣٦٧ | انتقال                                    |

منشورات عريبات ١٠٧/٦/١٩٦٦

**Henri CORBIN**

**HISTOIRE DE  
LA PHILOSOPHIE  
ISLAMIQUE**

*Texte traduit par  
N. MROWA & H. KOBEISSI*

*Préface  
Aref TAMER*

*Introduction : Imam Moussa SADR*

**EDITIONS OUEIDAT**  
Beyrouth - Paris



## تاريخ الفلسفة الإسلامية

لقد فتح هذا الكتاب أمام الفكر الغربي باباً واسعاً جديداً للثقافة الشرقية وكشف له كنوزاً غنية بالنتاج الديني الفلسفى والتصوف الأصيل.

وقد بذل الأستاذ المؤلف البروفسور هنري كوربان، في هذا العمل الكبير جهداً متواصلاً يدهش القارئ، ويلزمه بالتقدير والإعجاب، لأنه تجاوز فيه طاقة الفرد والأفراد، ذلك أن الأبحاث التي يتحدث عنها المؤلف كانت في الكثير منها مودعة في صدور العلماء الراسخين في العلم وفي أوراق الكتب المخطوطة. وقد تفرق العلماء وانتشروا في أقطار الشرق الإسلامي، وتبعثرت الكتب في خزائن المكتبات الخاصة وال العامة في مختلف بلاد العالم.

والمؤلف مع ذلك يحاول بصبر وجلد متناهيين سبر أغوار هذه الأبحاث واكتشاف جواهرها وترجمتها وتنسيقها وآخرتها؛ وهذا عمل يتجاوز جهود كثير من الباحثين، وخدمة يقدمها المؤلف للثقافة العالمية تعلو الكثير من خدمات المؤسسين.

أما القارئ العربي فسوف يجد في ترجمة هذا السفر الجليل متعة فكرية واعتزازاً بما انتجه بلاده وبما انتجه الشرق كله، وندما لجهله (أو تجاهله) لتراثه الثقافي والحضاري العظيم حتى أصبح كالمرأة تعكس الفكر الغربي وانتاجه ناسياً أنه امتداد لمؤسسى أكبر انتاج حضاري وثقافي في التاريخ.

الإمام موسى الصدر